
« Ô PÈRE, Ô TOUT-PUISSANT ! »
HYMNE À LA TRINITÉ, DE DIDIER RIMAUD

Sr Étienne Reynaud, osb

Ô Père, ô Tout-Puissant,  
Ô Bienveillant Seigneur,  
Ton Nom soit béni !  
Pour le salut du genre humain,  
Tu as envoyé  
Ton Fils Bien-Aimé :  
Quand le temps fut advenu,  
Pour l’amour de chacun,  
Tu as voulu  
Qu’il vienne habiter chez les hommes. 

Ô Verbe, ô Tout-Puissant,  
Ô très aimant Seigneur,  
Ton Nom soit béni !  
Pour le salut du genre humain,  
Tu as pris un corps  
Semblable à nos corps :  
Quand le temps fut advenu,  
Pour l’amour de chacun,  
Tu apparus  
Au cœur désolé de ce monde. 

Ô Souffle, ô Tout-Puissant,  
Ô Bienfaisant Seigneur,  
Ton Nom soit béni !  
Pour le salut du genre humain,  
Ta grâce a choisi  



La Vierge Marie :  
Quand le temps fut advenu,  
Pour l’amour de chacun,  
Tu l’as tenue,  
Très humble, au couvert de ton ombre1. 

Dans l’immense production hymnodique en langue 
française de Didier Rimaud, cette hymne trinitaire a une 
histoire singulière qui mérite d’être connue. En effet, écrite 
dans le cadre d’une œuvre de vaste dimension intitulée Les 
Combats de Dieu, elle risque d’être passée inaperçue. Elle 
est pourtant un bel exemple de la manière dont le poète et 
compagnon de Jésus est devenu « maître et pédagogue de la 
foi, moyennant ce qu’il a écrit2 ».

1 – Les circonstances de la création  
des Combats de Dieu

C’est à l’occasion du 450e anniversaire de la fondation 
de la Compagnie de Jésus (1540) et du 5e centenaire de la 
naissance d’Ignace de Loyola (1491) que Didier Rimaud eut 
l’idée d’écrire un «  Office de vigiles en l’honneur de saint 
Ignace ». Pour lui, en effet, la célébration de ce double anniver-
saire ne pouvait être, selon ses propres termes, qu’« un acte 
de prière » : entendez, un office liturgique ! Si la déclaration 
ne manque pas d’humour dans le cadre de festivités propre-
ment ignatiennes, elle est révélatrice de la vocation du poète 
jésuite qui a consacré toute sa vie à l’aggiornamento de la 
prière liturgique de l’Église de France. Il allait de soi pour lui 
que «  l’acte de prière  » rassemblant la Compagnie en 1991 
s’inscrive dans la grande tradition ecclésiale de la Liturgie 
des Heures, et singulièrement des vigiles monastiques ; cela, 
ajoutait-il encore avec humour, « parce qu’il n’y a pas que la 
seule Eucharistie dans la liturgie catholique ».

1. Didier Rimaud, À force de colombe, Cerf 1994 (Les combats de Dieu, page 235).
2. Selon les mots de son compagnon et ami, Eugenio Costa, lors d’une conférence 

donnée à Rome en 2012.

312	 Sr Étienne Reynaud	



	 Ô Père, ô Tout-Puissant...	 313

Les Combats de Dieu se présente donc sous la forme 
liturgique d’un Office de Vigiles solennelles à « trois nocturnes 
faits d’hymnes, de psaumes, de lectures, de répons et d’orai-
sons : chacun d’eux étant centré sur un moment important de 
la vie mystique du Pèlerin, telle que nous l’a livrée le Récit3 ». 
Ainsi, la structure ternaire des Vigiles permet-elle de suivre 
l’itinéraire initiatique d’Ignace, selon trois étapes intitulées : 
« La lutte avec Dieu », « La lutte pour le monde », « La lutte 
avec le Christ ». Sous le thème du combat spirituel, Didier 
Rimaud retient dans le Récit trois expériences décisives faites 
en chemin par le Pèlerin  : la veillée d’armes à Montserrat, 
l’illumination du Cardoner et la vision de la Storta4. Utilisées 
comme lectures à chacun des Nocturnes, elles prennent 
valeur testamentaire non seulement pour ceux qui célèbrent 
l’Office, mais aussi et surtout pour les compagnons de 
tous les temps et de tous les pays. Car le fondateur de la 
Compagnie de Jésus a d’abord vécu lui-même Les Exercices 
spirituels avant de les livrer en héritage. On ne s’étonne-
ra donc pas que Didier Rimaud, après les avoir à son tour 
pratiqués, ait puisé dans ce recueil l’inspiration et les mots 
de son hymne à la Trinité.

2 – Une hymne à la Trinité  
pour célébrer saint Ignace.

Dans la présentation du livret des Combats de Dieu, Didier 
Rimaud donne lui-même la raison d’un choix liturgique 
inhabituel pour la fête d’un saint, en révélant le lieu singulier 
d’où son texte a jailli :

En ouverture, une hymne rappelle ‘l’histoire qui est à 
contempler’ : les trois Personnes divines décidant l’Incarna-
tion pour sauver le genre humain.

3. Cf Présentation du livret de l’Office par l’auteur.
4. Ignace de Loyola, Récit, DDB 1987, n°17-18, n°30, n°96.



314	 Sr Étienne Reynaud	

Pour qui est familier des Exercices spirituels, l’hymne 
à la Trinité trouve sa source d’inspiration dans le début 
de la deuxième semaine (n°102). Elle met d’emblée sur les 
lèvres de ceux qui célèbrent ces Vigiles la prière qui habitait 
le cœur d’Ignace dès l’illumination du Cardoner, en 1555 
– expérience mystique de la Trinité « sous la figure de trois 
touches » – :

Il avait beaucoup de dévotion à la Très sainte Trinité ; et 
ainsi faisait-il chaque jour oraison aux trois Personnes sépa-
rément. […] Et après le repas, il ne pouvait s’arrêter de parler 
de la Très sainte Trinité, et cela à l’aide de comparaisons 
nombreuses et diverses, avec beaucoup de joie et de conso-
lation. Si bien que pendant toute sa vie est resté imprimé en 
lui le fait de sentir une grande dévotion quand il fait oraison 
à la Très sainte Trinité5.

En écrivant l’hymne «  Ô Père, ô Tout-Puissant  », un 
poète du XXe siècle vivant de la mystique ignatienne nous 
offre à son tour les mots qui disent aujourd’hui la foi 
trinitaire de l’Église de toujours, sous la forme lyrique d’une 
hymne Ô !

3 – Une hymne Ô, trinitairement charpentée

Précisons d’abord que dans Les Combats de Dieu, 
l’hymne est précédée d’une antienne psalmique, emprun-
tée au Psaume 101, 20-21, qui joue le rôle de clé d’ouverture 
à la contemplation du moment ineffable de l’Incarnation 
rédemptrice :

Des hauteurs, le Seigneur s’est penché, 
du ciel, il regarde la terre 
pour entendre la plainte des captifs  
et libérer ceux qui devaient mourir.

5. Le Récit n°28.



	 Ô Père, ô Tout-Puissant...	 315

On saisit sur le vif ce que fut l’inspiration permanente 
des psaumes dans l’œuvre de Didier Rimaud. Il choisit ici 
deux versets très peu connus du Psautier, qui tout à coup 
fonctionnent comme outils à prier, et même à composer 
le lieu d’où va se révéler le mystère trinitaire. Pareille 
trouvaille ne peut être que le fruit d’une pratique assidue de 
la prière des psaumes… et des Exercices spirituels : « Les trois 
Personnes divines décident dans l’éternité de leur déité que 
la deuxième personne assume pour le salut du genre humain 
la nature de l’homme » (n°102).

L’hymne se présente sous la forme simple de trois 
strophes, ouvertes par trois invocations à chaque personne 
de la Trinité, portées par un triple Ô : 

Ô Père, ô Tout-Puissant / Ô Bienveillant Seigneur, 
/ Ton Nom soit béni !

Ô Verbe, ô Tout-Puissant / Ô Très aimant Seigneur, 
/ Ton Nom soit béni ! 

Ô Souffle, ô Tout-Puissant / Ô Bienfaisant Seigneur,
/ Ton Nom soit béni !

Dans ces trois premiers vers, la simplicité des moyens 
littéraires est extrême. Sous une forme litanique, la bénédic-
tion du Nom Unique et Trine contient déjà toute la théolo-
gie et l’économie trinitaire ; ce que la Préface de la fête de la 
Trinité célèbre comme « la Trinité des personnes, leur unique 
nature et leur égale majesté. » Leurs sont communs les titres 
de « Tout-Puissant » et de « Seigneur » ; leurs sont propres 
les noms divins de « Père », « Verbe », « Souffle », ainsi que 
l’attribut précédent le titre de « Seigneur » : « Bienveillant », 
«  Très Aimant  », «  Bienfaisant  ». Autant de noms propres 
qui ne sont pas à proprement parler des qualificatifs de 
« Seigneur », mais plutôt ce que les exégètes appellent des 
«  participes hymniques  », fréquents dans le Psautier. Le 
Père Beauchamp en saisit la vitalité d’écriture en parlant 
de «  participe intemporel qui gonfle la liste des titres 



316	 Sr Étienne Reynaud	

divins6  »  : c’est maintenant parce que c’est toujours que le 
Père est «  Bienveillant  », le Fils «  Très Aimant  », l’Esprit 
« Bienfaisant ». Selon la forme du « Colloque » proposée par 
Ignace au n°109 des Exercices, c’est « avec des mots choisis 
avec soin » que le poète permet à l’assemblée liturgique « de 
s’adresser comme elles le méritent à chacune des personnes 
divines ». Ainsi, sous le mode hymnique, le mystère trinitaire 
du Dieu unique se révèle-t-il aujourd’hui à l’œuvre « pour 
nous les hommes et pour notre salut » – selon les mots du 
Credo – dans le mystère de l’Incarnation. Le triple Ô par 
lequel chacune des Personnes est saluée s’inscrit, me semble-
t-il, dans la tradition vénérable des « Ô de l’Avent7 ». Il joue 
le même rôle d’acte de contemplation et d’adoration envers 
le Nom ineffable et béni, décliné en une litanie.

Le jeu des répétitions de mots structurants, toujours 
placés au même endroit dans la strophe, se poursuit dans la 
deuxième partie de l’hymne :

Pour le salut du genre humain / Quand le temps fut advenu, 
/ Pour l’amour de chacun.

Selon un style d’écriture très fréquent chez Didier 
Rimaud – qu’on pense à l’hymne : « Voici la nuit » – ces trois 
vers communs aux trois strophes prennent ici une valeur 
qu’on pourrait dire «  mystagogique  »  : ils révèlent que 
l’action propre à chaque Personne divine dans le mystère de 
l’Incarnation jaillit d’une source commune aux Trois, l’Agapè 
‘ad extra’ d’un Dieu en quête de l’homme au point de prendre 
chair. C’est encore en s’inspirant des Exercices de saint Ignace 
que le poète trouvent les mots de ces vers : au n°102, pour ce 
qui est de la raison et de la décision divine de l’Incarnation ; 
au n°104, dans la demande que fait le retraitant d’une grâce 
de haut prix : « que je connaisse intimement pourquoi le Fils 

6. Paul Beauchamp, L’un et l’autre Testament, volume 1, Seuil 1976, page 253.
7. Cf Articles parus dans Liturgie n°131 décembre 2005, et Liturgie n°175 

novembre 2016.



	 Ô Père, ô Tout-Puissant...	 317

de Dieu, à cause de moi, s’est fait homme, afin que je l’aime 
plus ardemment et donc le suive plus intensément. »

La deuxième partie de l’hymne fait donc passer du 
nom propre à l’agir propre de chaque Personne divine, 
au «  comment la Très Sainte Trinité accomplit l’œuvre de 
l’Incarnation (Excercices n°108)  ». Les verbes, tous très 
simples, mais à forte charge théologique, prédominent 
alors dans un vocabulaire que l’auteur de l’hymne puise 
librement, selon son habitude, dans le trésor des Écritures du 
Nouveau Testament :

-- chez Paul dans l’épître aux Galates 4, 4, et chez Jean, 
dans le Prologue de l’Évangile, pour s’adresser au Père 
‘Bienveillant’  : «  Tu as envoyé / Ton Fils Bien-Aimé // 
Tu as voulu / Qu’Il vienne / habiter chez les hommes. »

-- dans l’épître aux Hébreux 10, 5 et dans l’épître à 
Tite 3, 4, pour s’adresser au Verbe ‘Très-Aimant’ : « Tu 
as pris un corps / Semblable à nos corps // Tu apparus / 
Au cœur désolé de ce monde. »

-- dans l’évangile de Luc 1, 28.35, pour s’adresser au 
Souffle ‘Bienfaisant’  : «  Ta grâce a choisi / La Vierge 
Marie // Tu l’as tenue / Très humble / Au couvert de ton 
ombre. » 

4 – L’hymne liturgique :  
« Ô Père, ô Tout-Puissant »

Mais un texte ne devient une hymne que s’il trouve 
un musicien capable d’en faire un acte de chant dans la 
liturgie de l’Église. À cet égard, Didier Rimaud se considé-
rait à la fin de sa vie comme «  un auteur comblé  ». Au 
sujet de sa collaboration avec des compositeurs, il écrivait  : 



318	 Sr Étienne Reynaud	

«  Je pourrais citer plus de quarante noms8  ». Son histoire 
de poète pour la liturgie fut en effet riche de collabora-
tions heureuses et fécondes avec ceux qu’il appelait ses 
«  compagnons de chantiers  ». Pour composer le livret Les 
Combats de Dieu, il en trouva trois ! L’Office de Vigiles pour 
les anniversaires ignatiens de 1991 fut mis en musique à 
Paris par François Vercken, à Rome par Paolo Rimoldi, à 
Lyon par Marcel Godard. On sait quelle complicité existe 
alors depuis longtemps entre le jésuite lyonnais et le maître 
de chapelle de la cathédrale Saint-Jean. Grâce au discerne-
ment des membres du groupe Trirem, l’hymne « Ô Père, ô 
Tout-Puissant  ! » est entrée dans le répertoire monastique  : 
elle a été publiée par Trirem dans sa version originale pour 
chœur mixte, mais aussi dans une version à deux voix égales 
accessible à beaucoup de communautés9.

Une fois encore, la musique du Père Godard donne 
au texte son espace sonore. Elle le construit entre deux ré 
à l’unisson  : du premier jaillit l’élan de la mélodie qui se 
recueille dans le repos du dernier. En ré mineur, sans artifice 
comme sans banalité, elle se déploie d’emblée avec lyrisme 
sur l’arpège de l’octave ré-la-do-ré qu’épouse la progression 
par paliers des trois invocations initiales. 

Le sommet expressif de la strophe, à partir d’un mi 
aigu, met en valeur l’agir de chaque personne de la Trinité : 
«  Tu as envoyé ton Fils Bien-Aimé  ». La musique amorce 
alors symboliquement le mouvement descendant de l’initia-
tive divine qui s’accentue – avec un saut de septième  ! – 
dans la mélodie du dernier vers : « qu’Il vienne habiter chez 
les hommes  ». Le choix d’un tempo lent (noire = 58-60) et 
mesuré, soutenu par l’ostinato régulier d’un ré à la pédale 

8. Didier Rimaud, «  La collaboration d’un poète avec des compositeurs pour 
la liturgie catholique contemporaine en langue française », La Maison-Dieu n°212, 
1997, 4 ; pages 45 à 63.

9. Cf Trirem 91-10. Signalons qu’il existe un excellent enregistrement sur CD de 
la totalité de l’Office des Combats de Dieu, réalisé en avril 1991 par la chorale de la 
Maison des Étudiants Catholiques de Lyon, sous la direction de Laurent Grégoire.



	 Ô Père, ô Tout-Puissant...	 319

fait de l’hymne tout entière un acte vocal de contemplation et 
d’adoration de ‘la tranquille Trinité’, qui laisse le temps aux 
mots de la prière de s’imprimer dans la mémoire du cœur.

Quel usage faire de cette hymne dans la liturgie ? Elle 
peut d’abord retrouver le lieu de son inspiration primitive en 
étant chantée le 31 juillet, jour de la fête de saint Ignace de 
Loyola. Elle a aussi naturellement sa place pour célébrer la 
Trinité le dimanche qui suit la solennité de la Pentecôte. Elle 
peut prendre enfin un relief tout particulier à l’approche de 
Noël, en ouverture de l’office des Vêpres du 17 décembre, 
pour préluder à la première des Antiennes Ô. Ce jour-là, 



320	 Sr Étienne Reynaud	

hymne et antienne de Magnificat mettent ainsi sur les lèvres 
de l’Église en prière le même Ô étonné et adorant devant 
le Mystère ineffable de la Sagesse sortie de la bouche du 
Très-Haut !

Baptisés au «  Nom du Père, et du Fils, et du Saint 
Esprit » nous savons bien, en la célébrant quotidiennement, 
que la liturgie est école de la foi et de la dévotion trinitaire 
de l’Église  ; à commencer par le signe de croix. Chaque 
Eucharistie nous donne la joie d’unir nos voix à celle des 
anges pour chanter le Trisagion. La psalmodie de l’Office 
divin met aussi sur nos lèvres la doxologie qui conclut chaque 
psaume en l’accompagnant d’un geste corporel d’adoration, 
«  par honneur et révérence envers la Sainte Trinité  », écrit 
saint Benoît au chapitre 9 de sa Règle. Il convient d’ajou-
ter encore le chant des deux hymnes trinitaires à l’antiquité 
vénérable, « Te Deum laudamus » et « Te decet laus », qui dans 
l’office des vigiles du dimanche encadrent la proclamation 
de l’Évangile (RB ch. 11).

En écrivant une « Hymne à la Trinité », Didier Rimaud 
s’insère donc dans une longue tradition relayée par la 
spiritualité de la Compagnie de Jésus. Il laisse en héritage 
une prière dont la profondeur théologique n’a d’égale que la 
simplicité. Écrite avec « des mots qui parlent aujourd’hui » 
ne peut-elle pas être adoptée, en dehors de la liturgie, sous 
la forme du colloque intérieur où elle est née  ? Voilà une 
invocation des trois Noms de l’Unique Nom divin « qui nous 
assurent de leur présence commune car tout se déploie et 
tout se ramasse, en une respiration, dans ce nom unique qui 
s’étoile en Père, Fils et Saint-Esprit, pour nous éclairer, pour 
être notre espace et notre jour10 ».

Sœur Étienne Reynaud, osb 
Abbaye de Pradines

10. Philippe Mac Leod, Intériorité et Témoignage, Éditions Ad Solem, 2014, pages 
214 et 217.


