
Recensions

Dom Paul Houix, La blessure de l’Ami - Salvator 2017, 
204 p.

Dom Paul « en personne » accueille le lecteur au seuil 
de ce livre posthume auquel il avait commencé de réfléchir 
avant sa mort accidentelle en 2015. Son regard, son sourire, 
sa tenue, mettent aussitôt en présence d’un vrai moine cister-
cien « en chair et en os »  ! Merci à Mme Frédérique Poulet, 
professeur de théologie à l’Université catholique de l’Ouest, 
d’avoir recueilli et sélectionné avec soin, en les introduisant, 
des textes qui sont davantage que des « ossa humiliata  », le 
témoignage d’un moine et d’un abbé brûlant de ce «  bon 
zèle » dont parle saint Benoît au chapitre 72 de sa Règle.

Les textes rassemblés sont d’une part, des articles parus 
dans les bonnes revues cisterciennes, Collectanea et Liturgie, 
traitant de spiritualité monastique  ; et d’autre part, des 
homélies prononcées au long de l’année liturgique. Le mot 
« aimer » apparaît comme le mot-clé présent dans chacun des 
titres des neuf chapitres de l’ouvrage  : depuis « Le combat 
de l’amour  » (chapitre 2) jusqu’à «  Aimer pour l’éternité  » 
(chapitre 9), en passant par «  Aimer avec ses frères, aimer 
ses frères  » (chapitre 6)  ; ce qui donne une belle unité à 
l’ensemble du livre.

Dom Paul s’était fait connaître par son livre, paru en 
1995, « La brisure du cœur ». La fécondité d’une expérience 
spirituelle fondatrice, celle du « penthos », cette tristesse selon 
Dieu, typique de la conversion du cœur de pierre en cœur 
de chair, apparaît dès le titre de l’ouvrage posthume, «  La 



blessure de l’Ami ». « Aimer Jésus, ce fut à la fois le leitmo-
tiv et le combat de sa vie », écrit Frédérique Poulet dans sa 
présentation. On devine que le témoignage jusqu’au martyre 
donné par les moines de Tibhirine (assassinés en 1996) a 
profondément marqué Père Paul, et il est significatif qu’une 
partie du premier chapitre soit consacré à frère Christophe, 
sous le titre sobre et éloquent «  Un cistercien  ». Mais il se 
peut que la meilleure porte d’entrée dans le livre soit le 
chapitre 5 : « Aimer au désert ». Il s’agit d’un commentaire 
de la première hymne liturgique écrite par Père Paul, « Au 
fond du désert où Dieu te mène ». Publiée par la CFC dans 
le recueil « Guetteur de l’aube » en 1976, ce texte de jeunesse 
(chanté depuis lors dans de nombreux monastères) exprime 
admirablement «  l’être moine  » tel qu’Évagre le Pontique 
l’avait défini dans une formule célèbre, un homme «  uni à 
tous et séparé de tous » : 

« L’Esprit a comblé ta solitude, /Témoin au cœur blessé, 
/Le monde t’environne, /En toi sa peine raisonne  : /Plus 
de frères délaissés  ; /Tu deviens multitude, /Un lieu béni 
/D’où rayonne la Vie. »

Père Paul commente ainsi cette troisième strophe : « La 
solitude devient multitude. Il y a donc un passage, qui peut 
être très long, du cœur brisé au cœur blessé, à ce lieu intime 
et profond, à ce lieu béni ». De quoi éclairer et encourager 
tous ceux et celles qui aujourd’hui cherchent vraiment Dieu.

Sr Etienne Reynaud, osb

Michel Rondet, Pierre Faure, Que tes œuvres sont belles ! 
Prier avec les hymnes de Didier Rimaud, s.j. – Cahiers éditions 
Vie chrétienne, 184 p., 13,50€

Deux compagnons jésuites de Didier Rimaud, près de 
quinze ans après sa « naissance au ciel » le 24 décembre 2003, 
offrent «  à ceux qui aiment louer leur Dieu dans un beau 
langage », ce qu’ils présentent comme « un modeste essai » 
sur l’un des acteurs les plus créatifs de l’aggiornamento de la 

	 Recensions	 261



262	 Recensions

prière et du chant liturgiques, suscité par le Concile Vatican 
II ; « essai modeste » dans la mesure où il parait sous la forme 
bien connue d’un Cahier des éditions Vie chrétienne, mais 
essai savoureux d’un bout à l’autre de ses presque 200 pages, 
riches de contenu et de pédagogie ignatienne.

En page de couverture, le titre «  Que tes œuvres sont 
belles  !  » sera sans doute chanté par beaucoup de lecteurs, 
tellement la musique de Jacques Berthier a rendu populaire 
ce cri d’émerveillement devant la création de Dieu1.

Au-dessous du titre, la reproduction d’une peinture – 
« La grève blanche », une plage au bord de la mer – évoque 
aussitôt les vers d’une des plus belles hymnes du poète, 
«  Voici la nuit  »  : «  En séparant le sable et l’eau, / Dieu 
préparait comme un berceau / La Terre où il viendrait 
au jour  ». Cette page de couverture ne fait pourtant que 
suggérer les nombreuses facettes de l’œuvre et de la person-
nalité de D. Rimaud, présentes dans ce « modeste essai ».

1 Le livre rassemble en Annexes (p. 159-177) des 
éléments biographiques qu’on pourrait dire « de premières 
mains ». Il en va ainsi des pages sur « Didier en famille », 
écrites par Anne Rimaud, sa plus jeune sœur. Elle évoque 
avec fraîcheur ses souvenirs de l’enfance de Didier, un de ses 
six frères, « une enfance qui laissait prévoir bien des choses ». 
Familière de leur maison de vacances à Carnac, elle se fait 
aussi l’écho d’une confidence qu’il fera plus tard – lui qui en 
était si avare : « Je suis né au mois d’août dans une maison 
d’où l’on voit l’océan par toutes les fenêtres. Je suis sûr que 
le premier bruit du monde que j’ai entendu est celui des 
vagues déferlant sur la plage à moins de 100 mètres ». Suit 
« Un entretien avec Didier Rimaud » réalisé en 1997 pour la 
revue Célébrer2. Les bonnes questions posées par Pierre Faure 

1. C’est le titre d’une Messe Didier Rimaud/Jacques Berthier, composée à la 
demande des scouts de France.

2. Revue Célébrer n°270, mai 1997, p. 4-16.



donnent à son compagnon l’occasion de parler, souvent avec 
humour, de ses premières chansons, de beaucoup d’aspects 
de son travail d’écriture pour la liturgie, de sa collaboration 
avec le musicien Jacques Berthier, de la place tenue par son 
amitié avec Patrice de la Tour du Pin, etc.

Le témoignage du Père Gelineau s’imposait (p. 17-243). 
Compagnon de la première heure, il était le seul à pouvoir 
retracer à grands traits la totalité du parcours de Didier 
Rimaud ; un parcours de plus de 50 années de travail ininter-
rompu sur les chantiers pré et postconciliaires de la Réforme 
liturgique. Le «  Poète de la liturgie en langue française  » 
découvre en effet très tôt sa mission. Il a 27 ans quand 
paraissent en 1949, dans le tome II de Gloire au Seigneur, ses 
deux premières hymnes pour le temps de l’Avent et celui 
de Noël  : «  Seigneur, venez, la terre est prête pour vous 
accueillir  » et «  Aujourd’hui, dans notre monde, le Christ 
est né », encore chantées de nos jours. En 1953, aux côtés de 
Joseph Gelineau, il travaille à la traduction du Psautier de 
la Bible de Jérusalem, mais aussi à sa réception, en écrivant 
«  Le Guide du Psautier  » où se révèle déjà sa manière à 
lui d’être mystagogue  : ramasser les mots-clés de chaque 
psaume pour les offrir comme « des mots de Dieu pour la 
prière ». Création d’hymnes, traduction de psaumes : double 
coup d’envoi prophétique d’une vocation de poète qui sera 
convoquée par l’Église pendant et après le Concile Vatican II 
pour inventer une nouvelle langue liturgique.

2. Didier Rimaud parle de son art. Le livre contient 
deux documents qu’on peut qualifier de « testamentaires ». 
Le premier, « L’art de l’hymne » est un article paru en 2002 
(p. 47-58), dans lequel le poète hymnographe exprime une de 
ses convictions – fondée, dit-il, sur le n°33 de la Constitution 
conciliaire sur la liturgie : « L’hymne ne devrait jamais être 
qu’une réponse d’homme à une Parole de Dieu qui se fait 

3. Extraits d’un article paru dans La Maison-Dieu, 238, 2004 p. 181-191. 

	 Recensions	 263



264	 Recensions

entendre d’abord » (p. 50). Une telle conviction de croyant 
explique l’extraordinaire richesse de sève biblique de ses 
hymnes qui jaillissent de l’Écriture. Durant toute sa vie, il 
trouvera en particulier dans le Psautier, ce conservatoire de 
la prière chrétienne, une source inépuisable d’inspiration  ; 
et il travaillera de toutes manières à ce que les chrétiens 
« retrouvent dans leur langue ces beaux chemins de prière » ; 
mais il sera aussi convaincu que «  à côté de ces mots de 
Dieu, comme en écho, il y a place pour des mots d’hommes 
d’aujourd’hui » (p. 51).

Didier Rimaud parle encore de son art dans un texte 
jusque-là inédit. Il s’agit d’une longue conférence prononcée 
à l’Université catholique Fu-Jen, à Taïpei, en novembre 2001, 
sous le titre « Poète pour la gloire de Dieu ? » (p. 61 à 93). Il y 
développe sa vision d’une poésie liturgique comme « poésie 
qui s’essaye à chanter le Mystère de Dieu pour l’homme de ce 
temps […] et qui retrouverait ainsi son rôle de véhicule de la 
foi au service de cet homme ». En parlant ainsi dans un pays 
culturellement si différent du sien, le jésuite-poète révèle le 
lieu-source d’une «  théopoésie  » que la liturgie chrétienne 
devrait susciter dans toutes les langues du monde  ; ce lieu 
théologique n’est autre que l’Incarnation du Verbe. Le lecteur 
retiendra sûrement une confidence qui éclaire, me semble-t-
il, toute son œuvre d’écriture liturgique : « La fréquentation 
des grands textes de Vatican II, et notamment celui de la 
Constitution sur la liturgie, m’a donné l’habitude de toujours 
faire tenir ensemble la gloire de Dieu et le salut du monde, 
comme le faisaient déjà les Anges de Noël qui liaient dans 
leur chant : ‘ Au plus haut du ciel, la gloire de Dieu, / et paix 
sur la terre aux hommes qu’il aime’ ».

3. Prier avec les hymnes de Didier Rimaud
C’est ce que font depuis un demi-siècle déjà beaucoup 

d’assemblées dominicales et les communautés religieuses 
et monastiques célébrants quotidiennement la Liturgie 



des Heures en français4. Mais le moment est bien choisi 
pour faire connaître à une nouvelle génération ce trésor 
hymnodique contemporain qui n’a pas d’équivalent dans 
les autres langues vivantes. Le Père Michel Rondet introduit 
l’ensemble de cet hymnaire de façon originale (p. 29-39). Il 
le fait « en parcourant quelques points importants de notre 
foi, ceux que notre Credo souligne, pour montrer comment 
Didier Rimaud a su trouver les mots justes et neufs pour 
les exprimer  ». Constamment illustré par des citations 
d’hymnes, son article est une invitation et une initiation à 
goûter le langage nouveau d’un poète-prophète qui a mis 
sur les lèvres des chrétiens de notre temps «  des mots qui 
parlent aujourd’hui  », des mots qui structurent leur foi et 
leur permettent de chanter leur joie de croire.

Rythmant la totalité de l’ouvrage, cinq hymnes font 
l’objet de « Matière à exercices » (p. 11-14 ; p. 25-27 ; p. 42-43 ; 
p.  57-59  ; p. 96-98). Sous cette rubrique est mise en œuvre 
une pédagogie ignatienne de la prière qui fait du livre un 
parcours spirituel, non seulement à lire, mais aussi à vivre, 
seul ou en petits groupes. Enfin, un beau Florilège rassemble 
les 32 hymnes qui ont été citées, d’une façon ou d’une autre, 
au long de l’ouvrage (p. 103-157).

Les deux auteurs jésuites ont inscrit en «  Postlude  » 
(p.  84-101) un hommage rendu à Didier Rimaud dans la 
revue Liturgie par un moine-poète bénédictin, frère Jean-Yves 
Quellec5, du Prieuré de Clerlande en Belgique. À l’occasion 
du premier anniversaire de la mort de «  notre Didier  », 
sœur Marie-Pierre Faure avait en effet demandé, à onze 

4. On permettra à la rédactrice de cette recension d’évoquer un souvenir de sa jeu-
nesse monastique : en août 1968, lors de la première session de liturgie pour moines 
et moniales, tenue à Ermeton en Belgique, le père Gelineau nous fit apprendre 
l’hymne « Père du premier mot ». Je découvris à cette occasion l’art et la manière de 
son auteur, alors anonyme ! On mesure difficilement cinquante ans après, l’extraor-
dinaire nouveauté de ce texte proposé comme hymne dans une liturgie monastique 
où l’on chantait depuis des siècles aux Laudes du dimanche l’hymne de Saint 
Ambroise, « Aeterne rerum Conditor ».

5. Décédé le 17 novembre 2016.

	 Recensions	 265



266	 Recensions

moines et moniales de présenter chacun une hymne de leur 
choix6. Frère Jean-Yves avait retenu « Jésus qui m’a brûlé le 
cœur », trouvant dans le célèbre poème-colloque « Au nom 
de Cléophas » ce qu’il appelle « la clé d’or qui ouvre la vaste 
demeure de langage construite au fil des ans par Didier 
Rimaud ».

Au début du livre, quelques mots de Karl Rahner se 
détachent en exergue sur une page blanche  : « Au Poète la 
parole est confiée ». Ils disent avec sobriété la mission reçue 
par Didier Rimaud  ; mission accomplie par le poète qui a 
su réveiller les mots – et notamment les verbes – les plus 
usuels de la langue française, pour en faire ceux de l’Église 
en prière ; mission accomplie, aussi, et en même temps par le 
religieux jésuite qui fut sa vie durant sur toutes les chantiers 
d’élaboration et de célébration d’une liturgie vivante et 
chantante « pour la plus grande gloire de Dieu ».

Sr Etienne Reynaud, osb

Anne Lécu, Ceci est mon corps, Paris, Cerf 2018, Collection 
« Spiritualité », 160 p., 14 €.

En achevant la lecture de ce livre, l’envie me prend 
d’en remercier l’auteur. À l’heure où abondent les ouvrages 
spirituels trop souvent nébuleux, Anne Lécu nous dit simple-
ment : « Ceci est mon corps » et elle le dit avec enthousiasme, 
force et douceur, sans jamais tenter de convertir le lecteur à 
ses propres idées. D’ailleurs, il n’y a pas ici « d’idées » mais 
des convictions, mieux, une confession de foi dans le Christ 
« incarné », « crucifié », « ressuscité » pour nous. C’est ainsi 
que sont délimitées les trois grandes étapes qui forment les 
trois parties du livre. 

Nous entrons de plein pied dans le mystère du Christ, 
Sauveur de tous les hommes. L’église rassemblée en son 
nom, nourrie de sa parole, de son corps et de son sang, 

6. Revue Liturgie n°127, décembre 2004.



est appelée à devenir nourriture pour tous ceux qui en ont 
faim et soif. Si le rôle propre du prêtre n’est signifié qu’à la 
page  107 d’un ouvrage qui en comporte 147, ce n’est pas 
pour l’amoindrir, tout au contraire  ! D’une part, l’auteur, 
de son propre aveu, met l’accent sur « ce que vit le fidèle », 
d’autre part, «  l’ordination presbytérale  » est destinée à 
servir le « peuple sacerdotal ». « Le prêtre est lié à un peuple, 
à une communauté croyante  ». Il est «  serviteur du Christ 
serviteur  », du Christ «  agissant dans la communauté qui 
s’unit à son offrande » (p. 107).

L’un des aspects essentiels de l’ouvrage est d’être étayé 
par une théologie qui s’inscrit sans faillir dans la grande 
tradition ecclésiale jusqu’en ses sources les plus sûres. Cette 
théologie s’ancre et se déploie dans la réalité quotidienne de 
l’expérience humaine. Tout commence par la visite d’une 
église où chaque espace est désigné par son nom propre 
et ce qu’il signifie, à commencer par le parvis qui vient du 
«paradis». (p. 26) Heureuse promesse !

Soeur Anne Lécu insiste avec justesse sur le fait qu’une 
magnifique célébration qui rassemble de nombreux fidèles 
est certes attirante et encourageante mais que « même quand 
nous sommes trois, un matin de semaine dans une vieille 
église pleine de courants d’air, nous la célébrons (l’eucharis-
tie) pour le salut du monde » (p. 75). Nous pensons alors à 
saint Paul nous rappelant que nous portons « un trésor dans 
des vases d’argile » (2 Co 4, 7).

L’eucharistie est le lieu où chacun est invité avec son 
poids de misère et où « tout peut être élevé, tourné vers Dieu, 
tout » (p. 73) et où tout est partagé « dans le pain et le vin 
offerts » (ibidem). Supplications, peines et joies, sont portées 
ensemble et les uns par les autres. L’auteur, qui fréquente 
les prisons en tant que médecin, souligne la force particu-
lière des célébrations dans ce milieu. «  On est directement 
aux prises avec la vie et la mort, avec ce qui sauve et ce qui 
tue » (ibidem).

	 Recensions	 267



Enfin, nous osons croire que « par la victoire du Christ 
ressuscité, nous sommes liés par ce qui est en avant de 
nous. Le Christ est l’avenir qui non seulement nous précède, 
mais vient à nous, victorieux des forces de la mort, porteur 
de sa victoire offerte à tous » (p. 146). Telle est l’espérance 
des chrétiens, une espérance qui n’est pas un idéal abstrait 
et lointain mais une réalité charnelle et présente. Elle dit 
Dieu qui s’est fait chair et se fait chair en chacun de nous 
car l’Esprit «  n’est pas là pour s’opposer à la chair mais 
au contraire, il la fait naître, il lui donne forme, il l’élève » 
(p. 145). « L’eucharistie conduit à la confession de la résurrec-
tion de la chair » (ibidem).

Victoire de l’incarnation, victoire pascale où avec le 
Christ, nous traversons la mort pour une nouvelle naissance, 
victoire de l’amour sur le mal, corps livré, sang versé pour 
que tous aient la vie en plénitude. C’est dans ce grand 
mouvement du salut que nous sommes invités à entrer, nous 
et ceux que le Père nous a donnés.

Soeur Anne Lécu, avec délicatesse, s’adresse aussi dans 
ce petit livre qui est « grand » à ceux « qui ne peuvent pas 
aller communier » (p. 147) et de ce fait se tiennent « sur la 
déchirure, là où le Christ est transpercé » (ibidem). Il y aurait 
encore beaucoup à dire mais laissons parler l’auteur qui le 
fait bien, même si le style, en son heureuse surabondance, 
manque parfois de ce dépouillement qui est aussi la marque 
du Christ en nos vies et en nos paroles. Cette critique, légère, 
ne veut en rien atténuer l’importance d’un bel ouvrage à lire 
et à faire lire.

Pascale-Dominique Tissot, op 
Chalais

268	 Recensions



Conférence des Évêques de France, La prière du Notre 
Père. Un regard renouvelé. Préface de Mgr Guy de Kérimel, 
Paris, Bayard- Cerf-Mame, 2017, 118 p. 

Un petit livre, mais qui s’efforce de porter un « regard 
renouvelé » sur la prière du Seigneur, le Notre Père, dont la 
6e demande (« Ne nous laisse pas entrer en tentation ») vient de 
faire l’objet d’une nouvelle traduction liturgique, en usage 
en France depuis l’Avent 2017. Les huit demandes du Pater 
sont commentées avec une grande liberté, par huit évêques 
chargés de divers types de pastorale au plan national. Ces 
demandes trouvent sens dans la Révélation (évangiles, textes 
pauliniens, et même Ancien Testament), comme les riches 
Lectionnaires bibliques d’aujourd’hui le font comprendre. 
Les évêques les situent également dans la tâche pastorale 
de l’Église  ; ils sont soucieux de rencontrer les situations 
contemporaines comme la faim dans le monde, le difficile 
pardon face aux injustices et aux conflits meurtriers, les 
enfants sans père, etc. 

Voici les différentes contributions : « Notre Père qui es 
aux cieux » (Mgr Percerou, Moulins)  ; « Que ton Nom soit 
sanctifié » (Mgr Beau, auxiliaire de Paris) ; « Que ton règne 
vienne  » (Mgr Blaquart, Orléans)  ; «  Que ta volonté soit 
faite sur la terre comme au ciel  » (Mgr Dognin, Quimper 
et Léon)  ; «  Donne-nous aujourd’hui notre pain de ce 
jour  » (Mgr  Carré, Montpellier)  ; «  Pardonne-nous nos 
offenses comme nous pardonnons aussi à ceux qui nous ont 
offensés » (Mgr Habert, Séez) ; « Et ne nous laisse pas entrer 
en tentation » (Mgr Lebrun, Rouen) ; « Mais délivre-nous du 
mal » ( (Mgr Leborgne, Amiens). Impossible de détailler le 
contenu de ce riche parcours. Un tel livret pourrait servir à 
la lectio divina, à la réflexion dans divers groupes comme les 
Équipes Notre-Dame, à une récollection en paroisse, etc. 

Les textes des évêques reçoivent un bel environne-
ment : d’abord la Préface de Mgr de Kérimel (Grenoble) qui 
préside la Commission épiscopale de liturgie et l’Association 

	 Recensions	 269



épiscopale francophone pour la liturgie (AELF). Il montre 
l’enjeu essentiel de la prière du Notre Père  : grandir dans 
la vie d’enfant de Dieu et grandir dans la vie fraternelle. 
Bernadette Mélois (« Magnificat ») introduit le volume par 
une réflexion sur « La place et le statut unique de la prière 
du Notre Père  », à la fois dans l’Écriture, dans la Prière 
des heures et dans l’Eucharistie (le Notre Père placé avant 
la communion est une véritable confession de foi dans la 
communion avec Dieu et avec les frères et une invitation à 
grandir dans une communion existentielle). 

En finale, on trouve comme deux types de « résonances ». 
D’abord, celle Ch. De Dreuille invitant à la lectio divina soit 
à partir de Lc 11, soit à partir de Mt 6. Enfin vient le texte 
d’E. Coquet intitulé « Un Père avait deux fils… » ; l’auteur 
fait remarquer que l’apprentissage de la fraternité est à 
pratiquer chaque jour de notre vie, car les frères, en famille et 
en Église, ne font pas l’objet d’un choix personnel, mais nous 
sont « donnés ». Un don à accueillir au jour le jour, malgré 
les différences et parfois les divergences. Il s’agit donc en 
accueillant la Paternité de Dieu d’apprendre la Fraternité 
et de vivre ainsi à la fois l’altérité et la communion. On le 
voit, le Notre Père est une sorte de cristallisation de tout le 
message évangélique, comme les Béatitudes et les Paraboles. 
Il est bien plus qu’un texte à réciter… parfois distraite-
ment  ! Il nous révèle la relation que Dieu nous offre dans 
le Christ. Il nous invite à répondre en prenant le chemin de 
nos frères et sœurs. Peut-être faudrait-il faire silence après 
les deux premiers mots de la prière qui contiennent toute la 
suite : « Notre Père… ». Cette prière ecclésiale fait place à la 
multitude des frères dans le « nous » si caractéristique de la 
prière liturgique de l’Église. 

André Haquin

270	 Recensions



Joseph Dore (dir.) / Christine Pedotti (coord.), Jésus. 
L’encylopédie, Paris, Albin Michel, 2017, 843 p. 

Ancien doyen de la Faculté de théologie de Paris 
(ICP) et ancien archevêque de Strasbourg, éditeur reconnu 
notamment pour la série «  Jésus et Jésus-Christ  » (Cerf) et 
plus récemment pour la collection consacrée aux Cathédrales 
de France (éd. La Nuée, Paris), Joseph Doré a réuni environ 
70 auteurs (historiens du Judaïsme et du christianisme, 
exégètes du Nouveau Testament et patrologues, théolo-
giens et philosophes, psychanalystes, historiens d’art, etc.) 
pour aborder la figure ou plutôt l’événement «  Jésus  ». Le 
titre en effet ne propose pas d’emblée la confession de foi 
en «  Jésus Christ » (Messie), car il s’adresse non seulement 
aux chrétiens, mais aux croyants des autres religions, et aux 
non croyants. À tous, il suggère un minutieux et passionnant 
voyage à travers les Écritures à la recherche du maître et de 
son enseignement.

L’ambition est de donner une synthèse des résultats 
actuels de l’exégèse biblique largement acceptés par les 
spécialistes, tant leurs échanges et leurs travaux les ont 
rapprochés depuis trois quarts de siècle. Il s’agit d’une 
«  synthèse  » de ce qu’on peut connaître au sujet de Jésus 
à partir des écrits néotestamentaires. Cela ne veut pas dire 
une «  pensée unique  ». Du reste, les auteurs présentent 
aussi bien les données établies que les données discutées. 
De plus l’éditeur de l’ouvrage a invité diverses person-
nalités à proposer des «  regards croisés  » sur chacun des 
sujets abordés. Le choix d’un évangile préférentiel, celui de 
Luc, s’explique en raison du fil conducteur le plus complet 
qu’il propose, depuis l’enfance de Jésus jusqu’à l’ascension, 
évoquée notamment dans les Actes. Il va sans dire que les 
trois autres évangiles sont fréquemment sollicités, ainsi que 
le corpus des lettres pauliniennes et johanniques. 

	 Recensions	 271



Ce fort volume comporte 26 chapitres répartis en trois 
« livres » : les Commencements ; la Vie publique ; La Passion et 
la résurrection. Chaque chapitre est construit sur une même 
maquette  : un prologue narratif (« On pourrait raconter les 
choses ainsi ») suivi de la partie principale, article de fond et 
éclairages divers sur des points précis ; il s’achève par deux 
autres parties : des « contrepoints » par des personnalités de 
divers horizons et une « carte blanche » où un auteur exprime 
en toute liberté ce que les données exposées lui suggèrent. 

L’exégèse biblique a fortement évolué au cours des 
siècles. Jusqu’à la Renaissance, les auteurs ne distinguaient 
pas clairement le Jésus historique de l’unique Sauveur, 
Fils de Dieu. À partir du 18e s., les recherches sur la vie 
de Jésus, le «  vrai Jésus  » s’intensifièrent, laissant de côté 
son caractère messianique. Il faudra attendre le 19e s. pour 
percevoir qu’on ne peut atteindre le Jésus historique sans 
passer par les premières communautés chrétiennes et leur 
témoignage, sans entendre ce qu’ils ont cru et comment ils 
ont témoigné, bref comment ils sont venus à croire. Question 
de tous les temps  ! Grâce à l’archéologie et aux sciences 
historiques et sociales, on peut mieux établir aujourd’hui 
le contexte religieux, culturel et socio-politique dans lequel 
a vécu Jésus (cf. John  P. Meier, Un certain juif, Jésus). Les 
critères majeurs utilisés par l’exégèse scientifique aujourd’hui 
sont principalement «  l’attestation multiple  » (les données 
attestées plusieurs fois sont dignes d’intérêt)  ; le critère de 
« différence » (les données ‘embarrassantes’ à l’époque des 
écrits sont dignes de foi, ainsi le fait du baptême de Jésus par 
Jean, alors qu’au moment où l’évangile est écrit, les disciples 
de Jean apparaissent comme concurrents de ceux de Jésus) ; 
le critère de «  cohérence  » (les titres, comme «  Seigneur  », 
attribués à Jésus par les disciples sont d’autant plus respec-
tables qu’ils ont provoqué des protestations de blasphème de 
la part des juifs et pesé lourd dans le jugement et la mise à 
mort du Fils de Dieu.

272	 Recensions



Le but de l’ouvrage n’est pas «  apologétique  »  ; il 
présente les événements de telle sorte que le lecteur, même 
non croyant, puisse se forger sa propre interprétation ; ainsi, 
de la Résurrection de Jésus. Comment « l’impensable » de la 
Résurrection peut-il s’éclairer à partir du chemin réalisé par 
les disciples ? Ceux-ci vivaient dans l’espérance de la venue 
du Messie, en fonction de leur foi en Dieu. Ils ont reconnu 
que Dieu en Jésus exauçait leur espérance. Ils ont perçu la 
présence de Dieu à ses côtés, au point de le faire resurgir 
de la mort. Une présence de Dieu au quotidien (proximi-
té et immanence) et une présence créatrice manifestée dans 
la résurrection (puissance et transcendance) se dégagent de 
cette histoire pour les témoins. Jésus est plus qu’un « homme 
revenu de la mort » ; celui que les hommes appellent Dieu a 
lui-même suscité la vie à partir de la mort. 

Les chrétiens peuvent-ils tirer profit de cet ouvrage s’ils 
sont déjà « convaincus » ? Convaincus de quoi et comment ? 
Invités à se pencher sur les textes fondateurs en vue de les 
«  interpréter  » avec les ressources disponibles aujourd’hui, 
ces textes « très connus » leur apparaitront sans doute neufs, 
voire étonnants ou énigmatiques. Les croyants compren-
dront que la foi n’est pas une réception passive d’un corpus 
dogmatique où l’intelligence et la volonté n’auraient aucune 
part. Comme le dit Mgr Doré dans sa substantielle introduc-
tion, largement utilisée ici, le « croire » s’appuie sur un triple 
pilier  : 1) Il s’enracine dans une expérience personnelle 
rapportée à une espérance ; 2) La foi se nourrit de l’apport de 
nombreux témoins, ceux du Nouveau Testament et ceux des 
croyants des deux millénaires ; 3) La foi s’appuie également 
sur les résultats de l’analyse des sources au terme de laquelle 
l’homme peut faire confiance aux témoins (Cf. Lc 4, 42).

L’encyclopédie est enrichie d’environ 200 documents 
iconographiques (Crédits photographiques, p. 821-831) allant 
des premiers siècles (catacombes) au 21e s. (en passant par les 
manuscrits et les œuvres du Moyen Âge jusqu’aux peintres 

	 Recensions	 273



tels que Rembrandt, Chagall, Arcabas, Picasso même). Plus 
que de simples illustrateurs, les artistes témoignent à leur 
façon de leur compréhension des événements de la vie de 
Jésus  ; leurs œuvres constituent un trait d’union entre le 
visible et l’invisible, l’homme Jésus et le Messie de Dieu, etc. 
Un précieux Glossaire (p. 773-783) permettra au lecteur de 
préciser le sens des termes utilisés. L’écriture de cet ouvrage 
est élégante et accessible au lecteur scolarisé. Un tel ouvrage 
est à usages multiples  : on peut bien sûr le lire de manière 
chronologique, au fil des pages  ; on peut aussi choisir un 
chapitre en rapport avec les fêtes de l’année liturgique. Le 
prédicateur y trouvera un éclairage autorisé et multidiscipli-
naire sur les événements de la vie de Jésus. Le chrétien qui 
pratique la lectio divina aura tout avantage à lire les pages qui 
éclairent le passage scripturaire qui fera l’objet de sa prière. 
Le responsable d’un cercle biblique et le catéchiste y trouve-
ront une documentation fiable, tant au plan historique que 
culturel et religieux. Chacun peut faire de cette « encyclopé-
die » un compagnon de route. 

André Haquin

Michel Farin, En quête d’identité, Paris, Éditions Vie 
chrétienne, 2016, 122 p. 

Jésuite bien connu pour ses productions cinématogra-
phiques sur des sujets bibliques, l’auteur a toujours nourri 
ses réalisations d’une pensée philosophique et humaniste 
qui en fait des œuvres attachantes. Sa réflexion sur l’identi-
té rejoint bien des problèmes de société, tels que le mariage 
et la filiation, les questions de bioéthique, l’immigration, etc. 
« Qui est français ? » ; « Qui est étranger ? » ; « De quoi est 
constituée l’identité d’une nation ? ».

L’identité personnelle est en crise, d’où l’angoisse, les 
dépressions, les conflits et la violence. Elle ne peut se trouver 
sans que soit engagée la relation à autrui dans son unité et 
sa singularité. Elle postule qu’on renonce à l’idolâtrie de 

274	 Recensions



l’argent, du pouvoir, de la vengeance, de la violence, etc. 
Jésus apparaît comme le modèle de l’identité personnelle, 
greffée sur l’Alliance toujours nouvelle. 

André Haquin

Olivier Marin et Cécile Vincent-Cassy, La Cour céleste : 
la commémoration collective des saints au Moyen Âge et à l’époque 
moderne, Turnhout, Brepols, 2014.

«  Les chrétiens n’honorent pas seulement des figures 
solitaires, mais associent plusieurs saints dans une commune 
vénération  » (p. 11). Alors que la piété individuelle se 
tourne volontiers vers un saint particulier dans le but de 
s’en inspirer ou de l’imiter, la commémoration collective 
multiplie le nombre d’intercesseurs, comme dans les Litanies 
des saints. Elle est le signe d’une communion ecclésiale 
que la miniature de Jean Fouquet fait voir dans les Heures 
d’Etienne Chevalier (1452-1461). 

Plusieurs approches (8e-18e s.) se succèdent dans ce 
beau volume  : les « expressions liturgiques », les « recueils 
hagiographiques », la « cour d’images » (retables et sources 
littéraires), les « communautés de reliques » (catacombes et 
trésors reliquaires), les «  collèges ecclésiastiques et sociétés 
célestes  », les «  cultes collectifs aux frontières  » (cultes de 
combat).

André Haquin 

Pascal Ide, Une théo-logique du don. Le don dans la Trilogie 
de Hans Urs Von Balthasar, Leuven, Peeters, 2013, 759 p. 

On a parfois accusé la théologie de Urs Von Balthasar 
d’être « anhistorique » ou mystique et spéculative à l’excès. 
La présente thèse de théologie montre au contraire ses 
qualités propres au plan de l’anthropologie et de la métaphy-
sique. La « logique du don » dans l’Esthétique, la Dramatique 
et la Logique s’inscrit au cœur de la singularité chrétienne 

	 Recensions	 275



(Jn 3, 16). La thèse va jusqu’à la racine du don pour en saisir 
l’originalité.

Les trois formes du don  : le don comme «  kénose  », 
le don comme «  fécondité  », le don comme «  enveloppe-
ment divin » (présence particulière de Dieu à chacun). Toute 
l’œuvre du salut témoigne du don gratuit et vivifiant de 
Dieu (grâce). C’est dans le concret de l’existence que les 
chrétiens sont amenés à en témoigner et à en vivre : amour 
des conjoints, souffrance d’autrui, pardon des ennemis, etc. 

André Haquin

Joël Rochette et Dominique Lambert (éd.), Lueurs 
d’Apocalypse. Imaginaire et recherches autour du Manuscrit de 
Namur (XIVe siècle). Actes du colloque des 19 et 20 février 2016, 
Namur, Lessius et Fidélité, 223 p. 

Voici les différentes contributions à ce colloque sur 
l’Apocalypse : Ionel Ababi, La violence dans le ‘corpus’ apocalyp-
tique vétéro-testamentaire. Une lecture de Daniel 7-12 (une 
violence qui s’exprime de manière symbolique mais reflète 
des situations ayant trait à l’histoire) ; Joël Rochette, ‘Même 
pas peur  !’ Persévérance et gestion de la peur dans l’Apoca-
lypse de Jean (dans le livre de la Révélation, les réalités 
terrestres et spirituelles sont assumées telles qu’elles sont)  ; 
Bernard Pottier et Dominique Struyf, Les lettres aux Églises 
(Ap 2-3). Maladies psychiques et spirituelles des groupes (Ap 2 et 3 
donnent un éclairage utile pour les familles et communautés 
chrétiennes d’aujourd’hui). 

Joël Spronck, Le discours eschatologique de Jésus (Mc 13) 
au regard de l’actualité (loin d’être démobilisant, ce discours 
nous convoque à l’annonce inlassable de la Bonne Nouvelle : 
cf. Mc 13, 10) ; Dominique Janthial, En vue de la fin : l’Église 
et Babylone dans l’Apocalypse (la louange est la porte de sortie 
de Babylone)  ; Serge Goriely, L’Apocalypse au cinéma. Une 
filmographie jalonnée de motifs bibliques (des représentations de 
fin du monde).

276	 Recensions



Dominique Lambert, Les figures scientifiques de l’apoca-
lypse. Comment les scientifiques voient-ils le devenir et la fin 
du monde  ? (des peurs ‘théologiques’ ou ‘antithéologiques’ 
suscitées par les descriptions scientifiques du destin du 
monde)  ; Albert Vinel, Mille ans de bonheur… vingt siècles 
d’utopies nourries d’Apocalypse. Protestations, annonces et mobili-
sations millénaristes (le millénarisme concerne principalement, 
jamais uniquement, les classes inférieures d’une société)  ; 
Christian Pacco, Héritages iconographiques de l’Apocalypse (la 
mise en scène de la Jérusalem céleste trouve sa quintessence 
dans le vitrail)  ; André Haquin, L’Apocalypse dans la liturgie 
de Vatican II (le temps pascal qui célèbre la victoire du Christ 
sur le mal et la mort, ainsi que les fêtes principalement des 
martyrs s’éclairent d’une lumière particulière par la procla-
mation du livre de l’Apocalypse). 

Mère Bénédicte Witz, Le travail d’une enlumine-
resse (aujourd’hui encore, la révélation de l’Apocalypse 
inspire les enlumineurs)  ; Xavier Hermand, Le manuscrit 77 
du Grand Séminaire de Namur et les Apocalypses illustrées 
(XIIIe-XIVe  siècles). Entre lecture savante, spéculation 
eschatologique et instruction religieuse (le Ms 77 de Namur 
appartient à l’ensemble des Apocalypses ‘anglo-françaises’ 
illustrées)  ; Jacqueline  Leclercq-Marx, Des détails qui font 
la différence. L’iconographie des miniatures de l’Apocalypse de 
Namur. Quelques observations (conformité aux traditions et 
singularités du ‘Namurcensis’ par rapport aux manuscrits 
‘frères’) ; Jessica Pranger, Grammaire et syntaxe des formes au 
sein des miniatures de l’Apocalypse de Namur. Approches codico-
logique et stylistique comparées (pour le Ms 77 et Latin 14410, le 
miniaturiste est le même). 

André Haquin

	 Recensions	 277



Philippe Robert, Chanter la messe, Paris, Bayard, 2016, 
250 p. 

Philippe Robert est un musicien et un compositeur 
belge bien connu. Il a beaucoup écrit sur le chant liturgique. 
Il est aussi l’auteur du livre majeur Joseph Gelineau pionnier 
du chant liturgique en français (Turnhout, Brepols, 2004). 
Dans le petit volume sous recension, il passe en revue les 
chants prévus par la liturgie de Vatican II, en soulignant 
les multiples possibilités qu’ils offrent aux chorales et aux 
communautés chrétiennes, mais aussi les réalisations plus 
modestes à la portée des paroisses ou communautés ayant 
des moyens limités. 

Il est vrai que nous n’en sommes plus à distinguer 
« messes lues » (basses) et « messes solennelles » (chantées). 
En effet, même les messes de semaine comportent souvent 
une brève homélie et s’ouvrent à un minimum de chants 
comme l’antienne du psaume, l’Alléluia et l’acclamation qui 
suit l’évangile, le Sanctus, l’anamnèse et l’Agneau de Dieu. 
Mais il faut bien reconnaître qu’après cinquante années de 
célébration eucharistique selon le rituel de Vatican II, bien 
des équipes liturgiques ont disparu et la routine gagne 
parfois les paroisses, alors qu’on se plaint que l’eucharistie 
est «  toujours pareille ». Comme le rappelle Ph. Robert, les 
pièces chantées les plus modestes sont sans doute parmi les 
plus importantes pour la participation de l’assemblée, Corps 
du Christ. Ainsi les dialogues d’ouverture et de la Préface, 
les chants de l’Ordinaire de la messe, l’Alléluia, etc. De plus, 
la liturgie gagne en qualité lorsque la communauté dispose 
d’une chorale d’un bon niveau, à condition que celle-ci 
dialogue avec l’assemblée, et d’un organiste véritablement 
« liturgique ». 

En une vingtaine de chapitres d’une belle écriture, repris 
d’articles parus dans Signes Musiques, n° 125-148, sous la 
rubrique Chanter la liturgie, Ph. Robert passe en revue toutes 
les possibilités actuelles et les multiples choix offerts aux 

278	 Recensions



communautés, comme pour l’acte pénitentiel, l’anamnèse de 
l’assemblée, etc. Ainsi pour ce qui est des trois « procession-
naux » ou chants rituels : le chant accompagnant la procession 
d’entrée, le chant pour l’apport des offrandes (offertoire), et 
le chant de communion. Ces trois processionnaux soulignent 
l’importance du mouvement dans la liturgie et de l’utilisa-
tion judicieuse de l’espace. Les différents chapitres évoquent 
l’histoire de la liturgie, la signification actuelle de chaque 
pièce (éclairée par la Présentation générale du Missel romain), 
les modalités de mise en œuvre avec les références utiles, 
sans compter, en finale, des textes bibliques ou patris-
tiques, ou encore des textes contemporains d’hymnes. Le 
livre informe sur les multiples créations réalisées depuis un 
demi-siècle. En finale, le lecteur trouvera une double biblio-
graphie d’ouvrages de base sur la liturgie et sur le chant et 
la musique liturgique. De quoi entrer dans l’esprit actuel de 
la célébration et trouver de nombreuses pistes qui donnent 
chance à la liturgie de nos communautés d’être un moment 
de réelle communion et de foi partagée. 

André Haquin

	 Recensions	 279


