Dom Paul Houix, La blessure de I’Ami - Salvator 2017,
204 p.

Dom Paul « en personne » accueille le lecteur au seuil
de ce livre posthume auquel il avait commencé de réfléchir
avant sa mort accidentelle en 2015. Son regard, son sourire,
sa tenue, mettent aussitdt en présence d’un vrai moine cister-
cien « en chair et en os » ! Merci a M™¢ Frédérique Poulet,
professeur de théologie a 1'Université catholique de 1'Ouest,
d’avoir recueilli et sélectionné avec soin, en les introduisant,
des textes qui sont davantage que des « ossa humiliata », le
témoignage d'un moine et d'un abbé briilant de ce « bon
zeéle » dont parle saint Benoit au chapitre 72 de sa Regle.

Les textes rassemblés sont d"une part, des articles parus
dans les bonnes revues cisterciennes, Collectanea et Liturgie,
traitant de spiritualité monastique ; et d’autre part, des
homélies prononcées au long de 1'année liturgique. Le mot
« aimer » apparait comme le mot-clé présent dans chacun des
titres des neuf chapitres de I'ouvrage : depuis « Le combat
de 'amour » (chapitre 2) jusqu’a « Aimer pour I'éternité »
(chapitre 9), en passant par « Aimer avec ses fréres, aimer
ses freres » (chapitre 6) ; ce qui donne une belle unité a
I'ensemble du livre.

Dom Paul s’était fait connaitre par son livre, paru en
1995, « La brisure du cceur ». La fécondité d'une expérience
spirituelle fondatrice, celle du « penthos », cette tristesse selon
Dieu, typique de la conversion du cceur de pierre en cceur
de chair, apparait des le titre de l'ouvrage posthume, « La



Recensions 261

blessure de I’Ami ». « Aimer Jésus, ce fut a la fois le leitmo-
tiv et le combat de sa vie », écrit Frédérique Poulet dans sa
présentation. On devine que le témoignage jusqu’au martyre
donné par les moines de Tibhirine (assassinés en 1996) a
profondément marqué Pere Paul, et il est significatif qu'une
partie du premier chapitre soit consacré a frere Christophe,
sous le titre sobre et éloquent « Un cistercien ». Mais il se
peut que la meilleure porte d’entrée dans le livre soit le
chapitre 5 : « Aimer au désert ». Il s’agit d'un commentaire
de la premiere hymne liturgique écrite par Pere Paul, « Au
fond du désert ot Dieu te mene ». Publiée par la CFC dans
le recueil « Guetteur de I'aube » en 1976, ce texte de jeunesse
(chanté depuis lors dans de nombreux monasteres) exprime
admirablement « 1’étre moine » tel qu'Evagre le Pontique
I'avait défini dans une formule célébre, un homme « uni a
tous et séparé de tous » :

« L’Esprit a comblé ta solitude, / Témoin au coeur blessé,
/Le monde t'environne, /En toi sa peine raisonne : /Plus
de freres délaissés ; /Tu deviens multitude, /Un lieu béni
/D’ot1 rayonne la Vie. »

Pére Paul commente ainsi cette troisieme strophe : « La
solitude devient multitude. Il y a donc un passage, qui peut
étre trés long, du coeur brisé au coeur blessé, a ce lieu intime
et profond, a ce lieu béni ». De quoi éclairer et encourager
tous ceux et celles qui aujourd’hui cherchent vraiment Dieu.

Sr Etienne REYNAUD, osb

Michel RONDET, Pierre FAURE, Que tes ceuvres sont belles !
Prier avec les hymnes de Didier Rimaud, s.j. — Cahiers éditions
Vie chrétienne, 184 p., 13,50€

Deux compagnons jésuites de Didier Rimaud, pres de
quinze ans apres sa « naissance au ciel » le 24 décembre 2003,
offrent « a ceux qui aiment louer leur Dieu dans un beau
langage », ce qu’ils présentent comme « un modeste essai »
sur 'un des acteurs les plus créatifs de 'aggiornamento de la



262 Recensions

priere et du chant liturgiques, suscité par le Concile Vatican
IT; « essai modeste » dans la mesure ot il parait sous la forme
bien connue d’un Cahier des éditions Vie chrétienne, mais
essai savoureux d'un bout a I'autre de ses presque 200 pages,
riches de contenu et de pédagogie ignatienne.

En page de couverture, le titre « Que tes ceuvres sont
belles ! » sera sans doute chanté par beaucoup de lecteurs,
tellement la musique de Jacques Berthier a rendu populaire
ce cri d’émerveillement devant la création de Dieu'.

Au-dessous du titre, la reproduction d’une peinture —
« La greve blanche », une plage au bord de la mer — évoque
aussitot les vers d'une des plus belles hymnes du poete,
« Voici la nuit » : « En séparant le sable et 'eau, / Dieu
préparait comme un berceau / La Terre ou il viendrait
au jour ». Cette page de couverture ne fait pourtant que
suggérer les nombreuses facettes de 'ceuvre et de la person-
nalité de D. Rimaud, présentes dans ce « modeste essai ».

1 Le livre rassemble en Annexes (p. 159-177) des
éléments biographiques qu’on pourrait dire « de premieres
mains ». Il en va ainsi des pages sur « Didier en famille »,
écrites par Anne Rimaud, sa plus jeune sceur. Elle évoque
avec fraicheur ses souvenirs de ’enfance de Didier, un de ses
six fréres, « une enfance qui laissait prévoir bien des choses ».
Familiere de leur maison de vacances a Carnac, elle se fait
aussi ’écho d’une confidence qu’il fera plus tard — lui qui en
était si avare : « Je suis né au mois d’aofit dans une maison
d’out I'on voit 'océan par toutes les fenétres. Je suis stir que
le premier bruit du monde que j'ai entendu est celui des
vagues déferlant sur la plage a moins de 100 metres ». Suit
« Un entretien avec Didier Rimaud » réalisé en 1997 pour la
revue Célébrer>. Les bonnes questions posées par Pierre Faure

1. C’est le titre d'une Messe Didier Rimaud/Jacques Berthier, composée a la
demande des scouts de France.
2. Revue Célébrer n°270, mai 1997, p. 4-16.



Recensions 263

donnent a son compagnon I'occasion de parler, souvent avec
humour, de ses premieres chansons, de beaucoup d’aspects
de son travail d’écriture pour la liturgie, de sa collaboration
avec le musicien Jacques Berthier, de la place tenue par son
amitié avec Patrice de la Tour du Pin, etc.

Le témoignage du Pere Gelineau s'imposait (p. 17-24%).
Compagnon de la premiere heure, il était le seul a pouvoir
retracer a grands traits la totalité du parcours de Didier
Rimaud ; un parcours de plus de 50 années de travail ininter-
rompu sur les chantiers pré et postconciliaires de la Réforme
liturgique. Le « Poéte de la liturgie en langue frangaise »
découvre en effet tres tot sa mission. Il a 27 ans quand
paraissent en 1949, dans le tome II de Gloire au Seigneur, ses
deux premieres hymnes pour le temps de 1’Avent et celui
de Noél : « Seigneur, venez, la terre est préte pour vous
accueillir » et « Aujourd’hui, dans notre monde, le Christ
est né », encore chantées de nos jours. En 1953, aux cotés de
Joseph Gelineau, il travaille a la traduction du Psautier de
la Bible de Jérusalem, mais aussi a sa réception, en écrivant
« Le Guide du Psautier » out se révele déja sa maniere a
lui d’étre mystagogue : ramasser les mots-clés de chaque
psaume pour les offrir comme « des mots de Dieu pour la
priere ». Création d’hymnes, traduction de psaumes : double
coup d’envoi prophétique d’une vocation de poete qui sera
convoquée par I'Eglise pendant et aprés le Concile Vatican II
pour inventer une nouvelle langue liturgique.

2. Didier Rimaud parle de son art. Le livre contient
deux documents qu’on peut qualifier de « testamentaires ».
Le premier, « L’art de ’hymne » est un article paru en 2002
(p. 47-58), dans lequel le poete hymnographe exprime une de
ses convictions — fondée, dit-il, sur le n°33 de la Constitution
conciliaire sur la liturgie : « L’hymne ne devrait jamais étre
qu'une réponse d’homme a une Parole de Dieu qui se fait

3. Extraits d'un article paru dans La Maison-Dieu, 238, 2004 p. 181-191.



264 Recensions

entendre d’abord » (p. 50). Une telle conviction de croyant
explique l'extraordinaire richesse de seve biblique de ses
hymnes qui jaillissent de I'Ecriture. Durant toute sa vie, il
trouvera en particulier dans le Psautier, ce conservatoire de
la priere chrétienne, une source inépuisable d’inspiration ;
et il travaillera de toutes manieres a ce que les chrétiens
« retrouvent dans leur langue ces beaux chemins de priere » ;
mais il sera aussi convaincu que « a coté de ces mots de
Dieu, comme en écho, il y a place pour des mots d’hommes
d’aujourd’hui » (p. 51).

Didier Rimaud parle encore de son art dans un texte
jusque-la inédit. Il s’agit d’une longue conférence prononcée
a lI'Université catholique Fu-Jen, a Taipei, en novembre 2001,
sous le titre « Poete pour la gloire de Dieu ? » (p. 612 93).1ly
développe sa vision d'une poésie liturgique comme « poésie
qui s’essaye a chanter le Mystere de Dieu pour I'homme de ce
temps [...] et qui retrouverait ainsi son réle de véhicule de la
foi au service de cet homme ». En parlant ainsi dans un pays
culturellement si différent du sien, le jésuite-poete révele le
lieu-source d'une « théopoésie » que la liturgie chrétienne
devrait susciter dans toutes les langues du monde ; ce lieu
théologique n’est autre que I'Incarnation du Verbe. Le lecteur
retiendra stirement une confidence qui éclaire, me semble-t-
il, toute son ceuvre d’écriture liturgique : « La fréquentation
des grands textes de Vatican II, et notamment celui de la
Constitution sur la liturgie, m’a donné I'habitude de toujours
faire tenir ensemble la gloire de Dieu et le salut du monde,
comme le faisaient déja les Anges de Noél qui liaient dans
leur chant :  Au plus haut du ciel, la gloire de Dieu, / et paix
sur la terre aux hommes qu’il aime’ ».

3. Prier avec les hymnes de Didier Rimaud

C’est ce que font depuis un demi-siecle déja beaucoup
d’assemblées dominicales et les communautés religieuses
et monastiques célébrants quotidiennement la Liturgie



Recensions 265

des Heures en frangais*. Mais le moment est bien choisi
pour faire connaitre a une nouvelle génération ce trésor
hymnodique contemporain qui n’a pas d’équivalent dans
les autres langues vivantes. Le Pere Michel Rondet introduit
I’ensemble de cet hymnaire de fagon originale (p. 29-39). I
le fait « en parcourant quelques points importants de notre
foi, ceux que notre Credo souligne, pour montrer comment
Didier Rimaud a su trouver les mots justes et neufs pour
les exprimer ». Constamment illustré par des citations
d’hymnes, son article est une invitation et une initiation a
gotter le langage nouveau d’un poete-prophete qui a mis
sur les levres des chrétiens de notre temps « des mots qui
parlent aujourd’hui », des mots qui structurent leur foi et
leur permettent de chanter leur joie de croire.

Rythmant la totalité de l'ouvrage, cinq hymnes font
I'objet de « Matiere a exercices » (p. 11-14 ; p. 25-27 ; p. 42-43 ;
p- 57-59 ; p. 96-98). Sous cette rubrique est mise en ceuvre
une pédagogie ignatienne de la priere qui fait du livre un
parcours spirituel, non seulement a lire, mais aussi a vivre,
seul ou en petits groupes. Enfin, un beau Florilege rassemble
les 32 hymnes qui ont été citées, d’une fagon ou d’une autre,
au long de I'ouvrage (p. 103-157).

Les deux auteurs jésuites ont inscrit en « Postlude »
(p. 84-101) un hommage rendu a Didier Rimaud dans la
revue Liturgie par un moine-poete bénédictin, frere Jean-Yves
Quellec’, du Prieuré de Clerlande en Belgique. A I'occasion
du premier anniversaire de la mort de « notre Didier »,

N

sceur Marie-Pierre Faure avait en effet demandé, a onze

4. On permettra a la rédactrice de cette recension d’évoquer un souvenir de sa jeu-
nesse monastique : en aotit 1968, lors de la premiere session de liturgie pour moines
et moniales, tenue a Ermeton en Belgique, le pere Gelineau nous fit apprendre
I’hymne « Pére du premier mot ». Je découvris a cette occasion I'art et la maniére de
son auteur, alors anonyme ! On mesure difficilement cinquante ans apres, I'extraor-
dinaire nouveauté de ce texte proposé comme hymne dans une liturgie monastique
ot I'on chantait depuis des siecles aux Laudes du dimanche I’hymne de Saint
Ambroise, « Aeterne rerum Conditor ».

5. Décédé le 17 novembre 2016.



266 Recensions

moines et moniales de présenter chacun une hymne de leur
choix®. Frere Jean-Yves avait retenu « Jésus qui m’a bralé le
cceur », trouvant dans le célebre poeme-colloque « Au nom
de Cléophas » ce qu'il appelle « la clé d’or qui ouvre la vaste
demeure de langage construite au fil des ans par Didier
Rimaud ».

Au début du livre, quelques mots de Karl Rahner se
détachent en exergue sur une page blanche : « Au Poete la
parole est confiée ». Ils disent avec sobriété la mission regue
par Didier Rimaud ; mission accomplie par le poete qui a
su réveiller les mots — et notamment les verbes — les plus
usuels de la langue francaise, pour en faire ceux de 1'Eglise
en priere ; mission accomplie, aussi, et en méme temps par le
religieux jésuite qui fut sa vie durant sur toutes les chantiers
d’élaboration et de célébration d’une liturgie vivante et
chantante « pour la plus grande gloire de Dieu ».

Sr Etienne REYNAUD, osb

Anne LEcu, Ceci est mon corps, Paris, Cerf 2018, Collection
« Spiritualité », 160 p., 14 €.

En achevant la lecture de ce livre, I'envie me prend
d’en remercier 'auteur. A ’heure oi1 abondent les ouvrages
spirituels trop souvent nébuleux, Anne Lécu nous dit simple-
ment : « Ceci est mon corps » et elle le dit avec enthousiasme,
force et douceur, sans jamais tenter de convertir le lecteur a
ses propres idées. D’ailleurs, il n'y a pas ici « d’idées » mais
des convictions, mieux, une confession de foi dans le Christ
« incarné », « crucifié », « ressuscité » pour nous. C’est ainsi
que sont délimitées les trois grandes étapes qui forment les
trois parties du livre.

Nous entrons de plein pied dans le mysteére du Christ,
Sauveur de tous les hommes. L’église rassemblée en son
nom, nourrie de sa parole, de son corps et de son sang,

6. Revue Liturgie n°127, décembre 2004.



Recensions 267

est appelée a devenir nourriture pour tous ceux qui en ont
faim et soif. Si le role propre du prétre n’est signifié qu’a la
page 107 d’un ouvrage qui en comporte 147, ce n’est pas
pour I'amoindrir, tout au contraire ! D’une part, 'auteur,
de son propre aveu, met l'accent sur « ce que vit le fidele »,
d’autre part, « l'ordination presbytérale » est destinée a
servir le « peuple sacerdotal ». « Le prétre est 1ié a un peuple,
a une communauté croyante ». Il est « serviteur du Christ
serviteur », du Christ « agissant dans la communauté qui

s’unit a son offrande » (p. 107).

L’un des aspects essentiels de 'ouvrage est d’étre étayé
par une théologie qui s’inscrit sans faillir dans la grande
tradition ecclésiale jusqu’en ses sources les plus stires. Cette
théologie s’ancre et se déploie dans la réalité quotidienne de
I'expérience humaine. Tout commence par la visite d’une
église ot chaque espace est désigné par son nom propre
et ce qu’il signifie, a commencer par le parvis qui vient du
«paradis». (p. 26) Heureuse promesse !

Soeur Anne Lécu insiste avec justesse sur le fait qu'une
magnifique célébration qui rassemble de nombreux fidéles
est certes attirante et encourageante mais que « méme quand
nous sommes trois, un matin de semaine dans une vieille
église pleine de courants d’air, nous la célébrons (I’eucharis-
tie) pour le salut du monde » (p. 75). Nous pensons alors a
saint Paul nous rappelant que nous portons « un trésor dans
des vases d’argile » (2 Co 4, 7).

L’eucharistie est le lieu ot chacun est invité avec son
poids de misere et ot1 « tout peut étre élevé, tourné vers Dieu,
tout » (p. 73) et ol1 tout est partagé « dans le pain et le vin
offerts » (ibidem). Supplications, peines et joies, sont portées
ensemble et les uns par les autres. L’auteur, qui fréquente
les prisons en tant que médecin, souligne la force particu-
liere des célébrations dans ce milieu. « On est directement
aux prises avec la vie et la mort, avec ce qui sauve et ce qui
tue » (ibidem).



268 Recensions

Enfin, nous osons croire que « par la victoire du Christ
ressuscité, nous sommes liés par ce qui est en avant de
nous. Le Christ est I’avenir qui non seulement nous précede,
mais vient a nous, victorieux des forces de la mort, porteur
de sa victoire offerte a tous » (p. 146). Telle est I'espérance
des chrétiens, une espérance qui n’est pas un idéal abstrait
et lointain mais une réalité charnelle et présente. Elle dit
Dieu qui s’est fait chair et se fait chair en chacun de nous
car 'Esprit « n’est pas la pour s’opposer a la chair mais
au contraire, il la fait naftre, il lui donne forme, il 1’éleve »
(p. 145). « L’eucharistie conduit a la confession de la résurrec-
tion de la chair » (ibidem).

Victoire de l’incarnation, victoire pascale out avec le
Christ, nous traversons la mort pour une nouvelle naissance,
victoire de I'amour sur le mal, corps livré, sang versé pour
que tous aient la vie en plénitude. C’est dans ce grand
mouvement du salut que nous sommes invités a entrer, nous
et ceux que le Pére nous a donnés.

Soeur Anne Lécu, avec délicatesse, s’adresse aussi dans
ce petit livre qui est « grand » a ceux « qui ne peuvent pas
aller communier » (p. 147) et de ce fait se tiennent « sur la
déchirure, la ot le Christ est transpercé » (ibidem). Il y aurait
encore beaucoup a dire mais laissons parler l'auteur qui le
fait bien, méme si le style, en son heureuse surabondance,
manque parfois de ce dépouillement qui est aussi la marque
du Christ en nos vies et en nos paroles. Cette critique, légere,
ne veut en rien atténuer 'importance d’un bel ouvrage a lire
et a faire lire.

Pascale-Dominique Tissot, op
Chalais



Recensions 269

Conférence des EVEQUES DE FRANCE, La priere du Notre
Pere. Un regard renouvelé. Préface de Mgr Guy de KERIMEL,
Paris, Bayard- Cerf-Mame, 2017, 118 p.

Un petit livre, mais qui s’efforce de porter un « regard
renouvelé » sur la priere du Seigneur, le Notre Pere, dont la
6¢ demande (« Ne nous laisse pas entrer en tentation ») vient de
faire I'objet d’une nouvelle traduction liturgique, en usage
en France depuis 1’Avent 2017. Les huit demandes du Pater
sont commentées avec une grande liberté, par huit évéques
chargés de divers types de pastorale au plan national. Ces
demandes trouvent sens dans la Révélation (évangiles, textes
pauliniens, et méme Ancien Testament), comme les riches
Lectionnaires bibliques d’aujourd’hui le font comprendre.
Les évéques les situent également dans la tache pastorale
de I’Eglise ; ils sont soucieux de rencontrer les situations
contemporaines comme la faim dans le monde, le difficile
pardon face aux injustices et aux conflits meurtriers, les
enfants sans pére, etc.

Voici les différentes contributions : « Notre Pere qui es
aux cieux » (Mgr PERCEROU, Moulins) ; « Que ton Nom soit
sanctifié » (Mgr BEAU, auxiliaire de Paris) ; « Que ton regne
vienne » (Mgr BLAQUART, Orléans) ; « Que ta volonté soit
faite sur la terre comme au ciel » (Mgr DOGNIN, Quimper
et Léon) ; « Donne-nous aujourd’hui notre pain de ce
jour » (Mgr CARRE, Montpellier) ; « Pardonne-nous nos
offenses comme nous pardonnons aussi a ceux qui nous ont
offensés » (Mgr HABERT, Séez) ; « Et ne nous laisse pas entrer
en tentation » (Mgr LEBRUN, Rouen) ; « Mais délivre-nous du
mal » ( (Mgr LEBORGNE, Amiens). Impossible de détailler le
contenu de ce riche parcours. Un tel livret pourrait servir a
la lectio divina, a la réflexion dans divers groupes comme les
Equipes Notre-Dame, a une récollection en paroisse, etc.

Les textes des évéques recoivent un bel environne-
ment : d’abord la Préface de Mgr DE KERIMEL (Grenoble) qui
préside la Commission épiscopale de liturgie et 1’ Association



270 Recensions

épiscopale francophone pour la liturgie (AELF). Il montre
I'enjeu essentiel de la priere du Notre Pere : grandir dans
la vie d’enfant de Dieu et grandir dans la vie fraternelle.
Bernadette MELOIS (« Magnificat ») introduit le volume par
une réflexion sur « La place et le statut unique de la priéere
du Notre Pere », a la fois dans I'Ecriture, dans la Priere
des heures et dans 1'Eucharistie (le Notre Pere placé avant
la communion est une véritable confession de foi dans la
communion avec Dieu et avec les fréres et une invitation a
grandir dans une communion existentielle).

En finale, on trouve comme deux types de « résonances ».
D’abord, celle Ch. DE DREUILLE invitant a la lectio divina soit
a partir de Lc 11, soit a partir de Mt 6. Enfin vient le texte
d’E. COQUET intitulé « Un Pere avait deux fils... » ; 'auteur
fait remarquer que l'apprentissage de la fraternité est a
pratiquer chaque jour de notre vie, car les fréres, en famille et
en Eglise, ne font pas I'objet d’un choix personnel, mais nous
sont « donnés ». Un don a accueillir au jour le jour, malgré
les différences et parfois les divergences. Il s’agit donc en
accueillant la Paternité de Dieu d’apprendre la Fraternité
et de vivre ainsi a la fois 1'altérité et la communion. On le
voit, le Notre Pere est une sorte de cristallisation de tout le
message évangélique, comme les Béatitudes et les Paraboles.
Il est bien plus qu'un texte a réciter... parfois distraite-
ment ! Il nous révele la relation que Dieu nous offre dans
le Christ. Il nous invite a répondre en prenant le chemin de
nos freres et sceurs. Peut-étre faudrait-il faire silence apres
les deux premiers mots de la priere qui contiennent toute la
suite : « Notre Pere... ». Cette priére ecclésiale fait place a la
multitude des freres dans le « nous » si caractéristique de la
priere liturgique de 1'Eglise.

André HAQUIN



Recensions 271

Joseph DORE (dir.) / Christine PEDOTTI (coord.), Jésus.
L’encylopédie, Paris, Albin Michel, 2017, 843 p.

Ancien doyen de la Faculté de théologie de Paris
(ICP) et ancien archevéque de Strasbourg, éditeur reconnu
notamment pour la série « Jésus et Jésus-Christ » (Cerf) et
plus récemment pour la collection consacrée aux Cathédrales
de France (éd. La Nuée, Paris), ]oseph Doré a réuni environ
70 auteurs (historiens du Judaisme et du christianisme,
exégetes du Nouveau Testament et patrologues, théolo-
giens et philosophes, psychanalystes, historiens d’art, etc.)
pour aborder la figure ou plutot I'événement « Jésus ». Le
titre en effet ne propose pas d’emblée la confession de foi
en « Jésus Christ » (Messie), car il s’adresse non seulement
aux chrétiens, mais aux croyants des autres religions, et aux
non croyants. A tous, il suggere un minutieux et passionnant
voyage a travers les Ecritures a la recherche du maitre et de
son enseignement.

L’ambition est de donner une synthése des résultats
actuels de l'exégese biblique largement acceptés par les
spécialistes, tant leurs échanges et leurs travaux les ont
rapprochés depuis trois quarts de siecle. Il s’agit d’une
« syntheése » de ce qu'on peut connaitre au sujet de Jésus
a partir des écrits néotestamentaires. Cela ne veut pas dire
une « pensée unique ». Du reste, les auteurs présentent
aussi bien les données établies que les données discutées.
De plus l'éditeur de l'ouvrage a invité diverses person-
nalités a proposer des « regards croisés » sur chacun des
sujets abordés. Le choix d'un évangile préférentiel, celui de
Luc, s’explique en raison du fil conducteur le plus complet
qu’il propose, depuis I'enfance de Jésus jusqu’a 1’ascension,
évoquée notamment dans les Actes. Il va sans dire que les
trois autres évangiles sont fréquemment sollicités, ainsi que
le corpus des lettres pauliniennes et johanniques.



272 Recensions

Ce fort volume comporte 26 chapitres répartis en trois
« livres » : les Commencements ; la Vie publique ; La Passion et
la résurrection. Chaque chapitre est construit sur une méme
magquette : un prologue narratif (« On pourrait raconter les
choses ainsi ») suivi de la partie principale, article de fond et
éclairages divers sur des points précis ; il s’achéve par deux
autres parties : des « contrepoints » par des personnalités de
divers horizons et une « carte blanche » ot un auteur exprime
en toute liberté ce que les données exposées lui suggerent.

L’exégese biblique a fortement évolué au cours des
siecles. Jusqu'a la Renaissance, les auteurs ne distinguaient
pas clairement le Jésus historique de l'unique Sauveur,
Fils de Dieu. A partir du 18 s., les recherches sur la vie
de Jésus, le « vrai Jésus » s’intensifierent, laissant de c6té
son caractere messianique. Il faudra attendre le 19¢ s. pour
percevoir qu’on ne peut atteindre le Jésus historique sans
passer par les premieres communautés chrétiennes et leur
témoignage, sans entendre ce qu’ils ont cru et comment ils
ont témoigné, bref comment ils sont venus a croire. Question
de tous les temps ! Grace a l'archéologie et aux sciences
historiques et sociales, on peut mieux établir aujourd’hui
le contexte religieux, culturel et socio-politique dans lequel
a vécu Jésus (cf. John P. MEIER, Un certain juif, Jésus). Les
criteres majeurs utilisés par 1'exégese scientifique aujourd’hui
sont principalement « l’attestation multiple » (les données
attestées plusieurs fois sont dignes d’intérét) ; le critere de
« différence » (les données ‘embarrassantes’ a 1'époque des
écrits sont dignes de foi, ainsi le fait du baptéme de Jésus par
Jean, alors qu’au moment ot I'évangile est écrit, les disciples
de Jean apparaissent comme concurrents de ceux de Jésus) ;
le critere de « cohérence » (les titres, comme « Seigneur »,
attribués a Jésus par les disciples sont d’autant plus respec-
tables qu’ils ont provoqué des protestations de blaspheme de
la part des juifs et pesé lourd dans le jugement et la mise a
mort du Fils de Dieu.



Recensions 273

Le but de l'ouvrage n’est pas « apologétique » ; il
présente les événements de telle sorte que le lecteur, méme
non croyant, puisse se forger sa propre interprétation ; ainsi,
de la Résurrection de Jésus. Comment « I'impensable » de la
Résurrection peut-il s’éclairer a partir du chemin réalisé par
les disciples ? Ceux-ci vivaient dans I'espérance de la venue
du Messie, en fonction de leur foi en Dieu. Ils ont reconnu
que Dieu en Jésus exaugait leur espérance. Ils ont percu la
présence de Dieu a ses cotés, au point de le faire resurgir
de la mort. Une présence de Dieu au quotidien (proximi-
té et immanence) et une présence créatrice manifestée dans
la résurrection (puissance et transcendance) se dégagent de
cette histoire pour les témoins. Jésus est plus qu'un « homme
revenu de la mort » ; celui que les hommes appellent Dieu a
lui-méme suscité la vie a partir de la mort.

Les chrétiens peuvent-ils tirer profit de cet ouvrage s’ils
sont déja « convaincus » ? Convaincus de quoi et comment ?
Invités a se pencher sur les textes fondateurs en vue de les
« interpréter » avec les ressources disponibles aujourd’hui,
ces textes « trés connus » leur apparaitront sans doute neufs,
voire étonnants ou énigmatiques. Les croyants compren-
dront que la foi n’est pas une réception passive d'un corpus
dogmatique ot I'intelligence et la volonté n’auraient aucune
part. Comme le dit Mgr Doré dans sa substantielle introduc-
tion, largement utilisée ici, le « croire » s’appuie sur un triple
pilier : 1) Il s’enracine dans une expérience personnelle
rapportée a une espérance ; 2) La foi se nourrit de I'apport de
nombreux témoins, ceux du Nouveau Testament et ceux des
croyants des deux millénaires ; 3) La foi s’appuie également
sur les résultats de ’analyse des sources au terme de laquelle
I’'homme peut faire confiance aux témoins (Cf. Lc 4, 42).

L’encyclopédie est enrichie d’environ 200 documents
iconographiques (Crédits photographiques, p. 821-831) allant
des premiers siecles (catacombes) au 21¢s. (en passant par les
manuscrits et les ceuvres du Moyen Age jusqu’aux peintres



274 Recensions

tels que Rembrandt, Chagall, Arcabas, Picasso méme). Plus
que de simples illustrateurs, les artistes témoignent a leur
fagon de leur compréhension des événements de la vie de
Jésus ; leurs ceuvres constituent un trait d’union entre le
visible et l'invisible, '’homme Jésus et le Messie de Dieu, etc.
Un précieux Glossaire (p. 773-783) permettra au lecteur de
préciser le sens des termes utilisés. L’écriture de cet ouvrage
est élégante et accessible au lecteur scolarisé. Un tel ouvrage
est a usages multiples : on peut bien sfr le lire de maniére
chronologique, au fil des pages ; on peut aussi choisir un
chapitre en rapport avec les fétes de 1'année liturgique. Le
prédicateur y trouvera un éclairage autorisé et multidiscipli-
naire sur les événements de la vie de Jésus. Le chrétien qui
pratique la lectio divina aura tout avantage a lire les pages qui
éclairent le passage scripturaire qui fera I'objet de sa priere.
Le responsable d'un cercle biblique et le catéchiste y trouve-
ront une documentation fiable, tant au plan historique que
culturel et religieux. Chacun peut faire de cette « encyclopé-
die » un compagnon de route.

André HAQUIN

Michel FARIN, En quéte d’identité, Paris, Editions Vie
chrétienne, 2016, 122 p.

Jésuite bien connu pour ses productions cinématogra-
phiques sur des sujets bibliques, 'auteur a toujours nourri
ses réalisations d’une pensée philosophique et humaniste
qui en fait des ceuvres attachantes. Sa réflexion sur l'identi-
té rejoint bien des problemes de société, tels que le mariage
et la filiation, les questions de bioéthique, I'immigration, etc.
« Qui est francais ? » ; « Qui est étranger ? » ; « De quoi est
constituée I'identité d"une nation ? ».

L’identité personnelle est en crise, d’ou 1'angoisse, les
dépressions, les conflits et la violence. Elle ne peut se trouver
sans que soit engagée la relation a autrui dans son unité et
sa singularité. Elle postule qu'on renonce a l'idolatrie de



Recensions 275

I'argent, du pouvoir, de la vengeance, de la violence, etc.
Jésus apparait comme le modele de l'identité personnelle,
greffée sur 1" Alliance toujours nouvelle.

André HAQUIN

Olivier MARIN et Cécile VINCENT-CAssY, La Cour céleste :
la commémoration collective des saints au Moyen Age et a I"époque
moderne, Turnhout, Brepols, 2014.

« Les chrétiens n"honorent pas seulement des figures
solitaires, mais associent plusieurs saints dans une commune
vénération » (p. 11). Alors que la piété individuelle se
tourne volontiers vers un saint particulier dans le but de
s’en inspirer ou de l'imiter, la commémoration collective
multiplie le nombre d’intercesseurs, comme dans les Litanies
des saints. Elle est le signe d’une communion ecclésiale
que la miniature de Jean Fouquet fait voir dans les Heures
d’Etienne Chevalier (1452-1461).

Plusieurs approches (8%-18¢ s.) se succedent dans ce
beau volume : les « expressions liturgiques », les « recueils
hagiographiques », la « cour d’images » (retables et sources
littéraires), les « communautés de reliques » (catacombes et
trésors reliquaires), les « colleges ecclésiastiques et sociétés
célestes », les « cultes collectifs aux frontieres » (cultes de
combat).

André HAQUIN

Pascal IDE, Une théo-logique du don. Le don dans la Trilogie
de Hans Urs Von Balthasar, Leuven, Peeters, 2013, 759 p.

On a parfois accusé la théologie de Urs Von Balthasar
d’étre « anhistorique » ou mystique et spéculative a 1'exces.
La présente these de théologie montre au contraire ses
qualités propres au plan de I’anthropologie et de la métaphy-
sique. La « logique du don » dans I'Esthétique, la Dramatique
et la Logique s’inscrit au cceur de la singularité chrétienne



276 Recensions

(Jn 3, 16). La these va jusqu’a la racine du don pour en saisir
I'originalité.

Les trois formes du don : le don comme « kénose »,
le don comme « fécondité », le don comme « enveloppe-
ment divin » (présence particuliere de Dieu a chacun). Toute
I'ceuvre du salut témoigne du don gratuit et vivifiant de
Dieu (grace). C’est dans le concret de l'existence que les
chrétiens sont amenés a en témoigner et a en vivre : amour
des conjoints, souffrance d’autrui, pardon des ennemis, etc.

André HAQUIN

Joél ROCHETTE et Dominique LAMBERT (éd.), Lueurs
d’Apocalypse. Imaginaire et recherches autour du Manuscrit de
Namur (XIV¢siecle). Actes du colloque des 19 et 20 février 2016,
Namur, Lessius et Fidélité, 223 p.

Voici les différentes contributions a ce colloque sur
I"’Apocalypse : Ionel ABABI, La violence dans le ‘corpus” apocalyp-
tique vétéro-testamentaire. Une lecture de Daniel 7-12 (une
violence qui s’exprime de maniere symbolique mais reflete
des situations ayant trait a I'histoire) ; Joé€l ROCHETTE, ‘Méme
pas peur !” Persévérance et gestion de la peur dans I’Apoca-
lypse de Jean (dans le livre de la Révélation, les réalités
terrestres et spirituelles sont assumées telles qu’elles sont) ;
Bernard POTTIER et Dominique STRUYF, Les lettres aux E glises
(Ap 2-3). Maladies psychiques et spirituelles des groupes (Ap 2 et 3
donnent un éclairage utile pour les familles et communautés
chrétiennes d’aujourd’hui).

Joél SPRONCK, Le discours eschatologique de Jésus (Mc 13)
au regard de 'actualité (loin d’étre démobilisant, ce discours
nous convoque a I’annonce inlassable de la Bonne Nouvelle :
cf. Mc 13, 10) ; Dominique JANTHIAL, En vue de la fin : I'Eglise
et Babylone dans I’ Apocalypse (la louange est la porte de sortie
de Babylone) ; Serge GORIELY, L’Apocalypse au cinéma. Une
filmographie jalonnée de motifs bibliques (des représentations de
fin du monde).



Recensions 277

Dominique LAMBERT, Les figures scientifiques de 1’apoca-
lypse. Comment les scientifiques voient-ils le devenir et la fin
du monde ? (des peurs ‘théologiques’ ou ‘antithéologiques’
suscitées par les descriptions scientifiques du destin du
monde) ; Albert VINEL, Mille ans de bonheur... vingt siecles
d’utopies nourries d”Apocalypse. Protestations, annonces et mobili-
sations millénaristes (le millénarisme concerne principalement,
jamais uniquement, les classes inférieures d’une société) ;
Christian PAcco, Héritages iconographiques de 1’ Apocalypse (la
mise en scene de la Jérusalem céleste trouve sa quintessence
dans le vitrail) ; André HAQUIN, L’Apocalypse dans la liturgie
de Vatican II (le temps pascal qui célebre la victoire du Christ
sur le mal et la mort, ainsi que les fétes principalement des
martyrs s’éclairent d’une lumiere particuliere par la procla-
mation du livre de I’Apocalypse).

Mere Bénédicte Witz, Le travail d'une enlumine-
resse (aujourd’hui encore, la révélation de 1’Apocalypse
inspire les enlumineurs) ; Xavier HERMAND, Le manuscrit 77
du Grand Séminaire de Namur et les Apocalypses illustrées
(XIII>-X1V* siécles). Entre lecture savante, spéculation
eschatologique et instruction religieuse (le Ms 77 de Namur
appartient a I'ensemble des Apocalypses ‘anglo-francaises’
illustrées) ; Jacqueline LECLERCQ-MARX, Des détails qui font
la différence. L’iconographie des miniatures de I’Apocalypse de
Namur. Quelques observations (conformité aux traditions et
singularités du ‘Namurcensis’ par rapport aux manuscrits
‘freres’) ; Jessica PRANGER, Grammaire et syntaxe des formes au
sein des miniatures de I’ Apocalypse de Namur. Approches codico-
logique et stylistique comparées (pour le Ms 77 et Latin 14410, le
miniaturiste est le méme).

André HAQUIN



278 Recensions

Philippe ROBERT, Chanter la messe, Paris, Bayard, 2016,
250 p.

Philippe Robert est un musicien et un compositeur
belge bien connu. Il a beaucoup écrit sur le chant liturgique.
Il est aussi I'auteur du livre majeur Joseph Gelineau pionnier
du chant liturgique en frangais (Turnhout, Brepols, 2004).
Dans le petit volume sous recension, il passe en revue les
chants prévus par la liturgie de Vatican II, en soulignant
les multiples possibilités qu’ils offrent aux chorales et aux
communautés chrétiennes, mais aussi les réalisations plus
modestes a la portée des paroisses ou communautés ayant
des moyens limités.

Il est vrai que nous n‘en sommes plus a distinguer
« messes lues » (basses) et « messes solennelles » (chantées).
En effet, méme les messes de semaine comportent souvent
une breve homélie et s'ouvrent a un minimum de chants
comme l’antienne du psaume, 1"’Alléluia et ’acclamation qui
suit I’évangile, le Sanctus, 'anamnése et I’Agneau de Dieu.
Mais il faut bien reconnaitre qu’apres cinquante années de
célébration eucharistique selon le rituel de Vatican II, bien
des équipes liturgiques ont disparu et la routine gagne
parfois les paroisses, alors qu’on se plaint que l'eucharistie
est « toujours pareille ». Comme le rappelle Ph. Robert, les
pieces chantées les plus modestes sont sans doute parmi les
plus importantes pour la participation de I’assemblée, Corps
du Christ. Ainsi les dialogues d’ouverture et de la Préface,
les chants de I'Ordinaire de la messe, I’Alléluia, etc. De plus,
la liturgie gagne en qualité lorsque la communauté dispose
d’une chorale d’'un bon niveau, a condition que celle-ci
dialogue avec l’assemblée, et d’un organiste véritablement
« liturgique ».

En une vingtaine de chapitres d’une belle écriture, repris
d’articles parus dans Signes Musiques, n° 125-148, sous la
rubrique Chanter la liturgie, Ph. Robert passe en revue toutes
les possibilités actuelles et les multiples choix offerts aux



Recensions 279

communautés, comme pour l’acte pénitentiel, I'anamnese de
I’assemblée, etc. Ainsi pour ce qui est des trois « procession-
naux » ou chants rituels : le chant accompagnant la procession
d’entrée, le chant pour I'apport des offrandes (offertoire), et
le chant de communion. Ces trois processionnaux soulignent
I'importance du mouvement dans la liturgie et de l'utilisa-
tion judicieuse de 'espace. Les différents chapitres évoquent
'histoire de la liturgie, la signification actuelle de chaque
piece (éclairée par la Présentation générale du Missel romain),
les modalités de mise en ceuvre avec les références utiles,
sans compter, en finale, des textes bibliques ou patris-
tiques, ou encore des textes contemporains d’hymnes. Le
livre informe sur les multiples créations réalisées depuis un
demi-siecle. En finale, le lecteur trouvera une double biblio-
graphie d’ouvrages de base sur la liturgie et sur le chant et
la musique liturgique. De quoi entrer dans I’esprit actuel de
la célébration et trouver de nombreuses pistes qui donnent
chance a la liturgie de nos communautés d’étre un moment
de réelle communion et de foi partagée.

André HAQUIN



