
LIMINAIRE

Poésie

Tu n’expliques rien, 
ô poète, 

mais toutes choses par toi 
nous deviennent explicables1

La fulgurance de cette brève citation de Claudel jette son 
feu sur l’œuvre de Pierre Emmanuel et de Jean Mambrino, 
deux des plus grands poètes français du XXe siècle. Ils n’ont 
pas travaillé au chantier liturgique ouvert après le concile, 
mais leurs œuvres ont incontestablement un caractère 
« théoliturgique ». 

PIERRE EMMANUEL (1916-1984)
Anne Simonnet 
Présentation par l’auteure

Pierre Emmanuel (1916-1984), est certainement l’un des 
plus importants poètes du XXe siècle, l’un des plus méconnus 
aussi aujourd’hui  : trop chrétien pour qui ne l’est pas, pas 
toujours assez pour qui l’est. Homme de conviction, poète de 
la résistance, engagé après la guerre et jusqu’à sa mort dans 
la défense des intellectuels et des artistes persécutés sous 
tous les totalitarismes, il accepta de nombreuses responsa-
bilités au service de la culture. Académicien, docteur honoris 
causa de plusieurs universités à travers le monde, il savait 
parler à tous les milieux.

1. P. Claudel, La Ville, Mercure de France, p. 204.



Journaliste, il fut chargé par Robert Masson, de 1980 à 
1984, de la dernière page de France Catholique. Ses articles, 
réunis ensuite en livres, conservent une actualité impres-
sionnante. Cette collaboration lui plaisait parce qu’il s’y 
savait libre d’être lui-même  : chrétien, certes, mais non pas 
au service d’une église. Contrairement à Patrice de La Tour 
du Pin, de fait, il ne s’engage pas dans la réforme liturgique 
post-Vatican II, comme cela lui est proposé. Il écrit dans la 
« Dédicace » d’Évangéliaire  : « Dans ma grammaire, qui est 
une hiérarchie, le mot chrétien n’est pas un adjectif, mais un 
nom. Plus substantif et plus singulier que poète, il ne peut 
donc qualifier celui-ci. Qu’un homme vivant dans la foi soit 
appelé en tant qu’artiste à l’« œuvre de service et à l’édifi-
cation du corps du Christ », je conçois ce que sa vocation a 
d’exemplaire, mais je veux qu’en son unité sublime le poète 
soit abîmé dans le chrétien. Je le veux comme je veux qu’il y 
ait des saints, d’un besoin d’autant plus intense que le concret 
de la sainteté fait horreur à ma misérable nature, et de même 
l’humilité du poète qui sacrifie son art pour l’accomplir. Car 
pour que la poésie puisse atteindre au langage pur et simple 
de la foi, que celle-ci ne soit donc plus thème d’inspiration du 
poète, mais fibre unique de son œuvre et de sa vie, il faut que 
le poète meure à son art et à lui-même. Cette mort, j’en suis 
prêt à chanter la gloire en langage, mais ma vie en repousse 
le sens. »

La Parole de Dieu se retrouve pourtant dans tous ses 
livres. Lui fournissant d’abord des figures et des scènes 
mythiques, elle le met un jour face au Vivant et l’oblige à un 
long chemin intérieur pour apprendre à accueillir le souffle 
qu’il reçoit d’un Autre et en faire un chant personnel, de plus 
en plus singulier et tout à la fois universel.

92	 Marie-Pierre Faure



LA MERVEILLE ET L’EFFROI : LE TRAVAIL DE L’INVOCATION  
DANS LA POÉSIE DE JEAN MAMBRINO
Claude Tuduri 
Présentation par l’auteur

Jean Mambrino, poète et prêtre jésuite, n’a pas prêté 
sa plume aux réformes de la liturgie comme l’ont fait, par 
exemple, Patrice La Tour du Pin et Didier Rimaud. Il n’en est 
pas moins un écrivain engagé mais sous d’autres formes et 
sur un autre mode. Tandis que la vie liturgique dispose déjà 
d’une présence in situ qui permet d’aller au cœur du mystère 
pour le vivre au plus intime et dans un même Corps, le poète 
« profane », et c’est sa pauvreté, vit dans un monde dénué 
de toute plénitude sacramentelle, il vit dans un monde de 
papier et de mots, un monde où la distance est de rigueur 
si l’on ne veut pas dissoudre le travail de la lettre dans un 
simulacre de présence. Un recueil de poèmes, ce n’est qu’un 
livre sans encens ni autel où l’autre est loin, séparé, caché en 
tous les cas et peut-être aussi rebelle à la transparence de la 
foi qui aimerait venir à son secours.

Mais l’innocence de la parole est un don qui n’arrive 
jamais à prescription. La poésie de Jean Mambrino peut 
nous le rappeler à nous, croyants qui pensons pouvoir nous 
en réserver les faveurs du haut de notre vérité. Ainsi va 
l’art, perdu par avance à un bien commun triomphant, mais 
réussissant peut-être par endroit à faire hospitalité à l’Absent 
de l’histoire, à celui qui jamais ne franchira le seuil d’une 
félicité simple et communautaire.

LA LITURGIE EST POÉSIE
Bernard-Joseph Samain 
Présentation 

L’auteur de cet article nous fait d’abord part d’une 
découverte de ces mots de l’Abbé Mugnier  : «  Les livres 
saints et la liturgie sont poésie ou rien  ». L’affirmation de 
l’abbé Mugnier étaye une conviction que l’auteur développe 

	 Liminaire	 93



ici, d’une manière originale et profonde. Il s’appuie aussi 
bien sur les Pères de l’Église que sur les Père cisterciens 
et fait appel à des auteurs aussi divers que C.S. Lewis, K. 
Rahner, Péguy, Guillevic. Ainsi, depuis « Noël en poésie », 
nous serons conduits à «  La poésie du matin de Pâques  ». 
Dans un rapprochement qui touche, BJS confie  : «  déjà 
préparé et sensibilisé par le sermon de Guerric, je découvris 
les poèmes de Guillevic, qui ont approfondi encore et affermi 
en moi l’imaginaire de la résurrection pascale », et il cite alors 
le mot surprenant de saint Bernard  : «  Dieu est descendu 
dans notre imagination ». Pour finir une question présente 
dès le début de l’article se pose  : « Alors la liturgie est-elle 
vraiment poésie ? » La réponse invite à vivre en liturgie plus 
encore qu’à « vivre la liturgie ».

BIBLE ET POÉSIE, DEUX PAROLES AIMANTÉES PAR LE SENS2

Lucien Noullez3 

Présentation par B.-J. Samain

Nous sommes peu préparés à considérer la Bible et la 
poésie comme deux alliées, marchant la main dans la main. 
Mais pourtant s’agit-il ici d’autre chose que de lectio divina, 
de lecture de la Parole, une lecture aidée, favorisée, réveil-
lée, libérée, par la grâce de la poésie. Nous sommes bien 
au cœur de la spiritualité monastique, qui de tout temps 
s’est voulue écoute neuve de la Parole. Souvenons-nous des 
auteurs cisterciens du XIIe siècle et de leur rapport à la Bible : 
ils la lisaient comme « un immense poème », où d’un bout 
à l’autre mots et images s’appelaient et se répondaient, en 
d’infinies harmoniques. Si nous voulions caractériser au plus 
juste leur lecture de la Bible, ne pourrait-on l’appeler une 
lecture « poétique ». Et même, ne gagnerait-on pas à parler à 

2. Nous avons été autorisés à reproduire ici l’article paru dans les Collectanea 
Cisterciensia 64-2 (2002), p. 150-164. Nous reportons ici l’essentiel de la présentation 
qu’en fit alors B.-J. Samain.

3. L’auteur, né à Bruxelles en 1957, est poète et critique littéraire. Ses principaux 
recueils ont paru à L’Âge d’Homme (Lausanne).

94	 Marie-Pierre Faure



leur propos de « théologie poétique » ? À condition, bien sûr, 
que l’on dépasse un certain nombre de clichés et de préjugés 
et que l’on adhère au regard porté ici sur la poésie.

…La poésie rejoint la prière, 
parce qu’elle dégage des choses leur essence pure 

qui est de créatures de Dieu 
et de témoignage à Dieu4.

Marie-Pierre Faure, ocso

4. P. Claudel, Positions et Propositions I, p. 100, Gallimard, 1928.

	 Liminaire	 95


