
LE VISAGE IRRADIÉ DE MOÏSE  
ET LE VISAGE TRANSFIGURÉ DU CHRÉTIEN

Une lecture de 2 Co 3, 1 – 4, 6

† Bernard Renaud

D’une certaine manière, l’apôtre Paul poursuit la médita-
tion de Lc 9, 28-36 qui perçoit dans le visage irradié de Moïse 
(Ex  34,  29-37) une annonce prophétique du visage transfi-
guré de Jésus1. Selon lui, cette transfiguration du visage du 
Christ se prolonge dans celui du chrétien (voir 2 Co 3, 2-4, 6). 
Comme Luc, l’apôtre fait appel à Ex 34, 29-37 pour éclairer 
cette illumination du chrétien. À nos esprits occidentaux, 
le parcours apparaît quelque peu sinueux et déroutant, 
car Paul argumente à la manière des rabbis de son temps, 
en engageant un commentaire midrashique  : il commente 
l’épisode en fonction d’une réalité nouvelle qui n‘est rien 
d’autre que la révélation du mystère de Jésus.

Ministres d’une alliance nouvelle (2 Co 3, 1-6)

L’apôtre est alors engagé dans une controverse avec 
les «  judaïsants  », ou plutôt avec des cercles qui leur sont 
apparentés, des juifs convertis au christianisme qui veulent 
imposer aux païens devenus chrétiens les règles et les 
coutumes judaïques de leur temps. Selon eux, on ne pouvait 
devenir chrétien sans devenir juif. Paul s’oppose à cette 
théorie de façon frontale, car elle rendait difficile, voire 

1. Voir sur cette présentation, « Le visage irradié de Moïse et le visage transfiguré 
de Jésus », Liturgie 176 (2017), p. 5-28.



impossible la conversion des païens attirés par la prédication 
chrétienne. Plus profondément, de telles pratiques mettaient 
en question la foi au Christ unique Sauveur2.

Plus précisément, il semble que 2 Co 3, 1-3 fasse 
allusion à des prédicateurs itinérants venus à Corinthe pour 
imposer leurs thèses et troubler la sérénité de la communau-
té chrétienne récemment fondée par l’apôtre. Ils somment 
ce dernier de montrer ses lettres de créance, qui l’autorise-
raient à prêcher la doctrine qu’il professe et qui commande 
son œuvre d’évangélisation. Bref, ils mettent en question son 
autorité apostolique.

Avec quelque vivacité, Paul réplique que sa véritable 
lettre de recommandation, c‘est la jeune communauté floris-
sante des chrétiens de Corinthe qui est la preuve vivante 
de la vérité de sa doctrine, de sa pratique d’évangélisation 
(v. 2-3) et de la présence active de l’Esprit. Pour le prouver, il 
fait appel aux prophéties de Jérémie et d’Ézéchiel concernant 
l’alliance nouvelle. Par cette déclaration, l’apôtre actualise 
le célèbre oracle de Jérémie  : «  Voici venir des jours où je 
conclurai avec la maison d’Israël […] une alliance nouvelle 
[…]. Je mettrai ma loi au plus profond d’eux-mêmes ; je l’écri-
rai, sur leur cœur » (Jr 31, 31-34). Citons encore Ez 36, 26-28 : 
« Je vous donnerai un cœur nouveau, je mettrai en vous un 
esprit nouveau. J’ôterai de votre chair le cœur de pierre,  
je vous donnerai un cœur de chair. Je mettrai en vous mon esprit… » 
Ces promesses se sont réalisées dans l’existence même de la 
jeune communauté de Corinthe : « De toute évidence, vous 

2. À la décharge de ces judaïsants, il convient de rappeler que les premiers 
chrétiens étaient tous juifs  ; comme le montre le livre des Actes des Apôtres, ils 
continuaient à se rendre à la synagogue et au temple ; ils participaient à la liturgie 
juive. Pour eux, l’Israël nouveau avait ses racines dans l’ancien. Les problèmes com-
mencent quand des païens se convertissent à l’Évangile de Jésus. Les juifs ont du 
mal à admettre que des païens convertis puissent entrer dans l’Église sans adopter 
leurs propres pratiques. Un vif débat s’engage alors qui sera tranché par ce qu’il 
est convenu d’appeler « l’assemblée de Jérusalem » (voir Ac 15). Celle-ci valide les 
perspectives pauliniennes. Mais tous ne sont pas convaincus et continuent à vouloir 
imposer leurs thèses.

10	 Bernard Renaud	



	 Le visage irradié de Moïse...	 11

êtes cette lettre du Christ, produite par notre ministère, écrite 
non pas avec de l’encre, mais avec l’Esprit du Dieu vivant, 
non pas, comme la loi, sur des tables de pierre, mais sur des 
tables de chair, sur vos cœurs » (2 Co 3, 3).

Et de préciser : cette capacité « vient de Dieu qui nous a 
rendus capables d’être les ministres d’une alliance nouvelle, 
fondée non sur la lettre mais dans l’Esprit » (2 Co 3, 6). 
Tout le développement qui suit traite du ministère de cette 
alliance nouvelle. On relèvera déjà ici une discrète allusion 
à Ex 34, 29 où il est dit que « Moïse avait en main les deux 
tables du témoignage », c’est-à-dire de la loi, « écrite sur des 
tables de pierre  ». Déjà s’esquisse l’opposition entre la loi 
de Moïse écrite sur la pierre et la loi de l’alliance nouvelle 
inscrite dans le cœur. La première, « la lettre », tue, car elle 
donne certes la connaissance du péché mais non la capacité 
de l’enlever, et de ce fait elle conduit à la mort ; la seconde 
« donne la vie », car c’est celle de l’Esprit « qui donne la vie » 
(2 Co 3, 6b). Le ministre de l’alliance nouvelle est le guide qui 
montre le chemin, mais surtout, en écrivant grâce à l’Esprit 
cette loi sur les cœurs, il les fait vivre. « La loi de l’Esprit qui 
donne la vie en Jésus Christ t’a libéré de la loi du péché et de 
la mort » (Rm 8, 2).

Cette opposition entre la loi écrite sur la pierre et la loi 
écrite sur le cœur par l’Esprit semble dévaloriser l’ancienne 
alliance. C’est sans doute pour cette raison que l’apôtre 
éprouve le besoin d’argumenter et aussi de nuancer son 
propos, ce qu’il fait dans les développements qui suivent (2 
Co 3, 7-4, 6). Le présent exposé n’a pas la prétention de livrer 
un commentaire exhaustif de l’argumentation paulinienne. 
Mais, comme tout au long de son exposé, Paul fait appel 
à Ex 34, 29-37, nous nous proposons de mettre au jour son 
interprétation personnelle de cet épisode.



12	 Bernard Renaud	

Le ministère de la loi ancienne 
et le ministère de l’alliance nouvelle (2 Co 3, 7-11)

Dans cette section, l’apôtre s’intéresse « au ministère de la 
loi ancienne, gravée sur les tables de pierre » (v. 7). Moïse en 
est le représentant le plus autorisé ; lors de sa descente de la 
montagne du Sinaï, ne tient-il pas en mains « les deux tables 
du témoignage  », c’est-à-dire les deux tables du décalogue 
(Ex 34, 29) ? Malgré cette intervention éblouissante, l’apôtre 
a l’audace de qualifier ce ministère de «  ministère de 
mort ». Une telle affirmation, qui renvoie à l’affirmation de 
2 Co 3, 6 : « La lettre tue », ne pouvait manquer de choquer 
les croyants juifs, en particulier les judaïsants, qui mettaient 
la loi au centre de leur représentation religieuse, et l’épisode 
de Ex 34, 29-34 n’était-elle pas la démonstration la plus claire 
de la valeur suprême de cette Loi  ? En réalité, ce n’est pas 
la loi en tant que telle qui donne la mort. Ne promettait-elle 
pas la prospérité et la vie, comme le formule, par exemple, le 
quatrième commandement du décalogue : « Honore ton père 
et ta mère afin d’avoir longue vie sur la terre que te donne 
le Seigneur ton Dieu » (Ex 20, 12) ? Prospérité et vie sont liées 
ici à l’accomplissement de la Loi. Or cette loi, qui s’impose 
comme de l’extérieur à l’homme – n’est-elle pas gravée sur 
la pierre  ? –, cette loi donc trace le chemin mais ne donne 
pas la force nécessaire pour son accomplissement  ; par le 
fait même, elle est impuissante à donner ce qu’elle promet : 
la vie. Vue sous cet angle, elle n’est donc pas mauvaise en 
elle-même, mais c’est parce qu’elle est extérieure à l’homme 
qu’elle tue.

La preuve en est que Paul lui-même doit reconnaître 
qu’à travers le visage irradié de Moïse se manifeste la gloire 
de la loi (v.  7b). Il précise même que cette gloire est telle 
que les Israélites ne pouvaient la supporter. Aussi, Moïse, 
pour neutraliser cette peur, doit mettre un voile sur son 
visage (2 Co 3, 7b). De la sorte, la gloire est réservée au seul 
Moïse, mais les Israélites pouvaient la pressentir sans la 



	 Le visage irradié de Moïse...	 13

voir, ils prenaient conscience que derrière ce voile il y avait 
une splendeur jaillie de la divinité. Comme la nuée cache la 
lumière tout en la laissant deviner à ses franges, ainsi le voile 
de Moïse laissait deviner cette gloire lumineuse. Précisons 
que Moïse rayonne la gloire divine parce qu’il est « l’homme 
de la parole », parce qu’il tient en main « les tables de la loi », 
appelée ici « Témoignage ».

En réalité, Paul ne cherche en aucune façon à dévaloriser 
la loi ancienne mais à souligner son infériorité et à promou-
voir la loi nouvelle. Il est à noter que le terme «  gloire  » 
revient dix fois dans le développement de 2 Co 3, 1–4, 6 où 
il qualifie aussi bien l’ancienne que la nouvelle alliance. On 
sait que la Gloire signifie la manifestation du Dieu d’Israël. 
Il y a donc bien une présence mystérieuse de Dieu dans 
la proclamation de cette loi3, mais celle de la Loi Nouvelle 
l’emporte sur l’ancienne. L’apôtre procède ici à l’aide d’un 
argument a fortiori : si la loi de l’ancienne alliance rayonnait 
déjà d’une telle gloire, à combien plus forte raison la gloire 
de l’alliance nouvelle l’emporte-t-elle sur l’ancienne  : «  Le 
ministère qui entraînait la condamnation, celui de la Loi, 
était déjà rayonnant de gloire  ; combien plus grande sera 
la gloire qui fait de nous des justes. Non vraiment, ce qui, 
dans une certaine mesure, a été glorieux ne l’est plus, parce 
qu’il y a maintenant une gloire incomparable » (v. 9-10). Ici 
Paul esquisse une argumentation : « Si, en effet, ce qui était 
passager a connu un moment de gloire, combien plus ce qui 
demeure restera-t-il dans la gloire  » (3, 11). La loi ancienne, 
et avec elle son ministère, n’a plus de valeur. Le durable, 
le permanent, l’alliance nouvelle, s’oppose à l’éphémère, 
l’alliance ancienne. Ici, l’apôtre exploite librement le texte de 
l’Exode : « Nous ne sommes pas comme Moïse qui mettait un 
voile sur son visage, pour empêcher les fils d’Israël de voir 

3. Sur la signification de la Gloire, voir l’article « Le visage irradié de Moïse et le 
visage transfiguré de Jésus », Liturgie 176, p. 11s.



14	 Bernard Renaud	

la fin de ce rayonnement passager » (2 Co 3, 13)4, ce qu’en 
réalité le texte littéral d’Ex 34, 29-37 ne dit pas. Paul procède 
ici à la manière des rabbis de son époque en engageant une 
lecture midrashique de ce passage biblique. 

Au passage, on notera, au v. 6, un glissement de sens 
du terme «  lettre », où il ne signifie plus le document écrit 
(en grec épistolè) qui faisait autorité comme en 2 Co 3, 1-3. 
L’insistance porte maintenant sur le fait qu’il est écrit avec 
les lettres (en grec grammata) de l’alphabet. L’apôtre glisse 
ainsi de la lettre de recommandation à la Loi de Moïse écrite 
sur les tables de pierre, qu’il oppose à la loi nouvelle écrite 
sur le cœur.

Lire l’Ancien Testament dans l’Esprit de Jésus  
(2 Co 3, 12-18)

Paul n’en reste pas aux grands principes théologiques 
mais, à partir du v. 12, il en tire des conclusions pratiques : 
«  c’est avec assurance que nous nous comportons  »  ; le 
«  nous  » implique l’apôtre mais aussi les membres de la 
communauté de Corinthe. Le terme de parrêsia, « assurance », 
ne signifie pas seulement une certitude intérieure, celle-ci doit 
se traduire extérieurement, en particulier dans le ministère 
de la parole proclamée à la face du monde, ministère confié 
au serviteur de l’alliance nouvelle. À cet égard, lors de la 
première persécution, le livre des Actes conclut la méditation 
de l’événement qui engage la jeune communauté chrétienne 
par une prière fort éclairante  : «  Et maintenant, Seigneur, 
sois attentif à leurs menaces et accorde à tes serviteurs de dire 
ta parole avec une totale assurance » (Ac 4, 29). À la source de 
cette assurance, il y a l’Esprit : « À la fin de leur prière […], ils 
furent tous remplis du Saint-Esprit et disaient la parole avec 

4. Sur la signification et la portée du voile dans le texte hébreu, voir Liturgie 176, 
p. 10-11.



	 Le visage irradié de Moïse...	 15

assurance » (Ac 4, 31)5. À la différence de Moïse, l’apôtre du 
Christ doit s’avancer à visage découvert en toute franchise, 
sans feinte ni ruse. « Il ne peut cacher ni tenir secret quoi que 
ce soit, parce que son message est destiné à tous6. »

Ce comportement des fidèles de l’alliance nouvelle se 
distancie donc de celui des fidèles de l’alliance ancienne 
(v. 13). Or, nous l’avons déjà relevé, Paul interprète de 
façon très libre la présence du voile sur le visage de Moïse. 
Pour l’apôtre, ce voile ne sert plus à masquer le rayonne-
ment insoutenable qui se dégageait de ce visage, il sert à 
cacher la fin de ce rayonnement. Autrement dit, il empêche 
la communication directe et permanente avec Dieu par 
la médiation de Moïse. L’apôtre en tire une conséquence 
pour la lecture juive de la loi  : rappelons d’abord que la 
gloire qui rayonnait était liée au ministère de la Parole7.  
Il s’ensuit que les fils d’Israël, qui ne pouvaient pas contem-
pler le visage de Moïse, ne pouvaient pas non plus déchiffrer 
clairement la parole, « les tables du témoignage » qu’il tenait 
dans ses mains (Ex 34, 29). Le voile sur le visage de Moïse 
les empêchait d’entrer dans le mystère de cette parole  ; ils 
ne pouvaient donc pas lire la «  loi de Moïse  » dans toute 
sa force et sa vérité. L’apôtre ajoute que cette loi avait une 
durée limitée, elle aura une fin. Peut-être y a-t-il ici un jeu de 
mots sur le terme télos qui signifie à la fois « fin » et « but ». 
Dans ce cas, la loi ancienne dont le décalogue était le cœur 
orientait au-delà d’elle-même : elle annonçait de façon voilée 
la loi nouvelle. 

Quoi qu’il en soit, ce même aveuglement se poursuit 
au temps de Paul  : «  Le même voile demeure quand on 
lit l’Ancienne Alliance  » (v. 14). Mais, ici, la perspective 

5. Sur le sens complexe de ce terme parrêsia, voir B. Renaud, « Aux sources de la 
prière liturgique », Liturgie 152 (2011), p. 50-52.

6. L. Alonso-Schökel et G. Gutierez, La mission de Moïse. Méditations bibliques, 
Desclée, Paris, 1992, p. 122.

7. Voir Liturgie 176, p. 12-14.



16	 Bernard Renaud	

s’élargit : il ne s’agit plus seulement du décalogue (« les tables 
du Témoignage » comme en Ex 34, 29), ni même seulement 
de la Loi (la Torah) qui englobe les cinq premiers livres de la 
Bible, ce que nous appelons le Pentateuque, mais de « toute 
l’Ancienne Alliance ». Comme ici, il s’agit de lecture, tradui-
sons plutôt «  l’Ancien Testament ». Ainsi, « Moïse porte la 
responsabilité de l’Ancien Testament et non pas seulement 
des livres qui lui sont attribués8 ». Rappelons qu’à l’époque 
de l’Apôtre, l’Ancien Testament représente les seuls livres 
reconnus comme Écriture sacrée  ; le corpus du Nouveau 
Testament est en pleine gestation. «  Aujourd’hui encore, 
poursuit l’apôtre, quand les fils d’Israël lisent les livres de 
Moïse (littéralement : chaque fois qu’est lu Moïse), un voile 
couvre leur cœur ». L’apôtre parle des juifs en général, mais 
sans doute pense-t-il plus particulièrement aux chrétiens 
judaïsants, ses adversaires, sans doute évoqués aux v. 1-3 
du présent chapitre. Ce voile les empêche de percevoir les 
richesses, la plénitude de cet Ancien Testament.

Comment dès lors atteindre cette plénitude ? Paul nous 
livre la manière fructueuse d’aborder l’Ancien Testament  : 
« C’est dans le Christ que le voile disparaît… Quand on se 
convertit au Seigneur, le voile est enlevé  » (v. 14-16). Déjà, 
selon Ex 34, 34, « quand Moïse se rendait devant le Seigneur, 
il enlevait son voile pour parler avec lui jusqu’à ce qu’il 
soit sorti  ». Maintenant, quand on se présente devant le 
Seigneur, c’est-à-dire «  quand on se convertit au Seigneur 
(littéralement : lorsqu’on se tourne vers le Seigneur), le voile 
est enlevé  » et l’on a directement accès à Dieu. Pour Paul, 
le Seigneur désigne Jésus Christ et c‘est par lui que l’on 
rencontre le Dieu vivant et en conséquence, c’est à partir de 
sa personne, à partir de sa vie, de son itinéraire humain tel 
qu’il nous est rapporté dans les évangiles, que l’on a accès à 
l’authentique lecture de l’Ancien Testament. La clé de cette 

8. M. Carrez, dans P. De Surgy – M. Carrez, Les épitres de Paul. Tome I, Corinthiens, 
Bayard / Centurion, Paris, 1996, p. 159.



	 Le visage irradié de Moïse...	 17

lecture est essentiellement christologique. Le voile couvrait 
et couvre encore les yeux des Israélites  ; par la conversion 
du « cœur », « le voile tombe » et surgit alors toute la signifi-
cation profonde de l’Ancien Testament. Origène commente : 
«  L’Ancien Testament était ancien mais, par suite de la 
transfiguration et de la glorification, il est devenu évangile. »

Dans le développement, surgit alors une phrase inatten-
due, voire énigmatique  : «  Or, le Seigneur, c’est l’Esprit  ». 
Cette formulation a donné lieu à de multiples interpré-
tations. Il semble qu’il faille la comprendre à partir du 
contexte  : Moïse est lié à la «  lettre » de la Loi  ; à l’opposé, 
le «  Seigneur  », c’est-à-dire le Christ, est, lui, lié à l’esprit 
de cette loi. Mais il y a comme un jeu de mot sur ce dernier 
terme : de l’esprit opposé à la lettre on passe à l’Esprit Saint. 
Celui-ci joue un rôle actif dans le déchiffrement de l’Ancien 
Testament et lui aussi contribue à en donner le véritable 
sens. Le Seigneur Jésus et l’Esprit Saint sont conjointement 
actifs. L’action du Christ et l’action de l’Esprit sont étroite-
ment liées, comme l’exprime clairement la conclusion de ce 
petit développement des v. 17-18 : « par l’action du Seigneur 
qui est Esprit  ». Les deux formulations sont d’ailleurs en 
situation d’inclusion. Résumons-nous  : «  Il faut le vent de 
l’Esprit du Christ […] pour que le voile s’envole, que la 
révélation parvienne à son parfait dévoilement9. »

Par-là, le croyant accède à la totale liberté : « Le Seigneur, 
c’est l’Esprit, et là où est présent l’Esprit du Seigneur, là est la 
liberté » (v. 17). L’Esprit est garant de la liberté. L’épître aux 
Romains l’exprime clairement : « La loi de l’Esprit qui donne 
la vie dans le Christ Jésus t’a libéré du péché et de la mort » 
(Rm 8, 2). Ce message rejoint celui de Ga 5, 1s. : « C’est pour 
que nous soyons libres que le Seigneur nous a libérés ». La 
suite du texte traite précisément de la liberté du chrétien face 
à une pratique de la Loi contenue dans l’Écriture, à savoir la 

9. M. Quesnel dans Le Nouveau Testament commenté, C. Focant et D. Marguerat 
(dir.), Bayard / Labor et Fides, 2012, p. 782.



18	 Bernard Renaud	

circoncision. D’ailleurs, plus haut dans cette seconde lettre 
aux Corinthiens, l’apôtre ne l’avait-il pas déjà déclaré : « La 
lettre tue, mais l’Esprit vivifie » (2 Co 3, 6). Nous ne sommes 
donc plus esclaves de la lettre de la loi, l’Esprit nous rend à 
la liberté de son interprétation, comme Jésus l’a pratiquée 
tout au long de son évangile. L’Esprit, l’Esprit de Jésus, nous 
établit dans une relation nouvelle face à l’Écriture. Pour 
autant, nous ne tombons pas dans le libertinage, car l’obéis-
sance à l’Esprit est en réalité plus exigeante que l’obéissance 
à la loi. Mais l’Esprit donne en même temps la force d’accom-
plir la Loi réinterprétée de façon nouvelle par Jésus.

Le v. 18 sert de conclusion à tout le développement  : 
«  Nous tous qui n’avons pas de voile sur le visage, nous 
reflétons la gloire du Seigneur ». Rappelons que « la Gloire » 
est la manifestation lumineuse de la présence de Dieu. 
Puisqu’il n’y a plus d’écran entre le Seigneur et nous, cette 
gloire lumineuse se reflète sur notre propre visage. Le verbe 
grec peut signifier «  contempler  » mais aussi «  refléter  ». 
Dans ce contexte de méditation sur le ministère de la parole, 
ce second sens convient fort bien. Il n’y a donc pas lieu de 
choisir et nous pouvons traduire  : «  nous contemplons et 
reflétons la Gloire du Seigneur  ». Notre glorification ne se 
limite pas à notre personne, elle est destinée, à travers nous, à 
témoigner, pour le monde, de la Gloire divine. Notre lecture 
christologique de l’Ancien Testament revêt une dimension 
missionnaire. 

Mais cette Gloire n’est pas seulement une présence 
enveloppante elle est aussi une présence transformante  : 
« Nous sommes transformés en cette même image… », et cette 
image, c’est le Christ lui-même comme l’affirme quelques 
versets plus loin 2 Co 4, 4. II nous faut nous exposer à 
l’irradiation, au resplendissement de cette gloire. Nous ne 
sommes pas une source autonome de lumière : c’est la Gloire 
du Seigneur Jésus qui nous pénètre et nous envahit et qui 
nous fait communier à l’image de Dieu qu’est le Christ. Alors 



	 Le visage irradié de Moïse...	 19

elle déborde de nous sous forme d’un rayonnement, reflet de 
cette Gloire.

Enfin, cette transfiguration mystérieuse est l’œuvre de 
l’Esprit  : « Nous sommes  transformés en cette image avec 
une gloire de plus en plus grande (littéralement : de gloire en 
gloire) par l’action du Seigneur qui est Esprit » (v. 18b). Nous 
rejoignons ici l’affirmation du début du v. 17 : « Le Seigneur, 
c’est l’Esprit ». Les deux agissent de façon conjointe  : Jésus 
agit par l’Esprit Saint qui est son Esprit. Telle est la grandeur 
de l’Ancien Testament relu à la lumière du mystère du 
Christ.

La Gloire du Christ, image de Dieu (2 Co 4, 1-6)

Le développement précédent (2, 14 -3, 18) atteint son 
sommet dans le dernier verset (3, 18) qui débouche sur une 
vision grandiose de l’expérience chrétienne. Pourtant, dans 
le chapitre 4, l’apôtre revient sur son ministère apostolique. 
C’est qu’il est avant tout, lui le grand théologien, le serviteur 
de la Parole (4, 1-2), affronté à une œuvre difficile d’évan-
gélisation. Pour autant, « il ne perd pas courage » et défend 
de toutes ses forces la fidélité à cette mission reçue de Dieu 
lui-même. Aussi reprend-il l’argumentation de la section 
du chapitre 3, verset 3s  ; contraint par l’opposition des 
judaïsants, il se voit obligé de se justifier à nouveau.

À cet effet, il reprend la thématique du voile (v. 
4-6). Jusqu’ici, cette image s’appliquait à la lecture juive 
de l’Ancien Testament dont le l’interprétation demeurait 
obscure. Cette image englobe aussi maintenant l’aveugle-
ment, au sein même de la communauté chrétienne, «  de 
tous ceux qui vont à leur perte », en particulier les premiers 
adversaires de Paul, les «  judaïsants  », qui, tout chrétiens 
qu’ils soient, se comportent comme les juifs eux-mêmes. 
Dès lors, pour eux, l’évangile reste voilé et avec lui l’Ancien 



20	 Bernard Renaud	

Testament qui ne peut recevoir sa pleine lumière que de la 
parole et la personne de Jésus.

Le v. 4 précise  : L’Évangile reste voilé «  pour les 
incrédules dont l’intelligence a été aveuglée par le dieu de ce 
monde ». Cette dernière expression ne manque pas d’éton-
ner, elle est d’ailleurs unique dans toute la Bible ; c’est le seul 
texte où Satan reçoit cette qualification de « dieu ». Pour en 
mesurer la portée, il convient de la rapprocher de cet autre 
titre de Satan : « le prince de ce monde » (1 Co 2, 6 ; voir aussi 
Jn 12, 31 ; 14, 30 et 16, 11), que Jean qualifie de « menteur » et 
de « père du mensonge » (Jn 8, 44) : n’a-t-il pas pour objectif 
d’égarer les croyants ? 2 Co 4, 4 parle « d’aveuglement » car 
« il (le dieu de ce monde) empêche de voir, dans la splendeur 
de l’évangile, la gloire du Christ ». L’apôtre précise que ce 
Christ est « l’image de Dieu ». Il y a là sans doute référence 
à Gn 1, 27 qui présente la création de l’homme à l’image 
de Dieu. C’est donc en son humanité que le Christ, pleine-
ment homme fait rayonner sur le monde la gloire de Dieu. 
Col 1, 15 proclamera : « Il (le Christ) est l’image de Dieu, le 
premier-né, avant toute créature. » Il s’agit de beaucoup plus 
que d’une simple ressemblance de Dieu. Et selon Rm 8, 29, 
Dieu le Père a destiné « les hommes qui aiment Dieu […] à 
être configurés à l’image de son Fils, pour que ce Fils soit 
l’aîné d’une multitude de frères » (8, 28-29). Cette configura-
tion se fait par une transformation intérieure et progressive10. 
C’est précisément ce que Paul affirmait déjà en 2 Co 3, 18  : 
« Nous sommes transfigurés en cette même image avec une 
gloire de plus en plus grande… ». En contemplant le Christ, l’on 
devient tout illuminé de la gloire de Dieu.

Devant cette vision grandiose, l’apôtre s’efface derrière 
la personne de Jésus  : «  Ce que nous proclamons, ce n’est 
pas nous-mêmes, c’est ceci  : Jésus Christ est le Seigneur  » 
(2 Co 4, 6). Toute la foi chrétienne est comme concentrée en 

10. TOB, en Rm 8, 29, note v. 



	 Le visage irradié de Moïse...	 21

cette seule formule, aussi est-elle au cœur de la proclamation 
évangélique : Jésus, l’homme Jésus, Christ, c’est-à-dire Messie 
envoyé de Dieu dans le monde et dans l’histoire, a pour nom 
« le Seigneur » (Ph 2, 9-11). Porteur d’un tel Évangile, l’apôtre 
ne peut que s’effacer : « En effet, ce que nous proclamons, ce 
n’est pas nous-mêmes […], nous sommes vos serviteurs  » 
(2 Co 4, 5). Rappelons que le terme grec doulos a aussi la 
connotation d’esclave, au plus bas de l’échelle humaine. 
Toutefois, Paul précise  :  «  à cause de Jésus  »  ; ils ne sont 
que serviteurs de Jésus, serviteurs pour Jésus  ; en aucune 
façon, ils n’ont pris l’initiative de ce ministère, ce que leurs 
adversaires semblaient leur reprocher avec quelque violence. 
En fait, ils ont été « saisis par le Christ » (Ph 3, 12).

Et Paul, d’expliciter ce fait de façon lyrique  : Dieu a 
pris totalement possession de lui et de ses compagnons, 
car, écrit-il, «  Dieu a lui-même brillé dans nos cœurs pour 
faire resplendir la connaissance de sa Gloire qui rayonne 
sur le visage du Christ » (2 Co 4, 6). Dans cette phrase nous 
avons un condensé théologique de la dignité de l’apôtre. 
Celle-ci est située au cœur du projet divin  : «  Car Dieu a 
dit : du milieu des ténèbres brillera la lumière ». La citation, 
complexe, fait référence à Gn 1, 3, à l’action créatrice qui, 
au début du monde a fait émerger la lumière, mais aussi 
à Is  9,  1, texte messianique s’il en est, qui évoque l’appari-
tion du Messie. À travers ces discrètes références se trouve 
évoqué le projet divin de salut au cœur de la création et de 
l’histoire humaine, œuvre dont les apôtres sont les acteurs 
délégués. «  Dieu a brillé dans leurs cœurs  ». On sait que 
dans le monde sémitique, le cœur est le siège de la connais-
sance aimante. La mission s’enracine dans cette extraordi-
naire intimité avec Dieu qui en reste le maître d’œuvre. Ils 
sont illuminés par la Gloire divine qui n’est rien d’autre que 
la Gloire du Christ lui-même. Telle est l’éminente dignité du 
ministre du Seigneur. Son visage est le reflet du visage de 
Jésus.



22	 Bernard Renaud	

Conclusion : Mission et Contemplation

Puisque nous lisons dans la foi cette parole de l’Apôtre, 
celle-ci, devenue pour nous Parole de Dieu, nous rejoint  ; 
elle est une invitation à faire nous-mêmes l’expérience de 
cette illumination intérieure. Si nous répondons positive-
ment à cette sollicitation, alors nous aussi, nous «  refléte-
rons la Gloire du Seigneur et nous serons transformés en son 
image avec une gloire de plus en plus grande par l’action du 
Seigneur qui est Esprit » (2 Co 3, 18). Essayons de ressaisir 
pour notre vie de foi cette promesse grandiose.

Le témoignage de l’apôtre

Dans le déroulement de sa pensée, l’écriture de Paul 
n’est pas homogène. Tantôt celui-ci parle en pasteur, en 
éducateur de la foi, il se présente alors comme l’envoyé de 
Dieu, ou pour reprendre son langage, comme le « ministre de 
l’alliance nouvelle » (2 Co 3, 1-11 ; 4, 1-3). Tantôt il s’exprime 
en théologien de génie (3, 12-18 ; 4, 4-6) ouvrant des perspec-
tives fulgurantes sur le mystère de Dieu et de l’expérience 
chrétienne. Mais cette intelligence du mystère n’est pas 
exposée pour elle-même, elle a pour but de justifier l’authen-
ticité de son ministère, mis en cause par les judaïsants. Bref, 
l’intention apostolique est première  : les développements 
théologiques sont mis au service de sa mission d’apôtre.

Cette manière de procéder qui peut étonner met claire-
ment la dimension contemplative au service de la dimension 
apostolique, non pour dévaloriser cet aspect contempla-
tif, mais pour fonder son ministère. Les versets 3, 4-5 le 
formulent parfaitement : « Si nous avons une telle confiance 
en Dieu dans le Christ (comprenons  : dans la façon dont 
nous exerçons au milieu de vous, ce ministère reçu de Dieu 
lui-même), ce n’est pas à cause d’une capacité personnelle 
que nous pourrions nous attribuer, notre capacité vient de 
Dieu  », parce que c’est lui qui nous rend «  capables d’être 



	 Le visage irradié de Moïse...	 23

les ministres de l’alliance nouvelle fondée non sur la lettre 
mais dans l’Esprit » (3, 6), car en lisant l’Écriture, « nous qui 
n’avons pas de voile sur le visage (à la différence de Moïse 
en Ex 34, 29s.), nous contemplons et reflétons la gloire du 
Seigneur » (3, 18). La mission prend donc sa source dans la 
contemplation du Dieu vivant qui transforme l’apôtre, et qui 
lui sert de lettre de créance tout au long de l’exercice de ce 
ministère. Contemplation et action apostolique sont les deux 
faces inséparables du ministère de l’alliance nouvelle  : pas 
de mission sans contemplation, pas de contemplation sans 
mission.

Contempler, c’est, dans l’Esprit,  
s’exposer à l’action transformante de la Gloire de Dieu

Contempler, oui, mais comment ? Les disciples ont vu 
le visage « corporel » de Jésus, tout au long de son ministère 
terrestre. Certains ont vu son visage transfiguré. Les onze ont 
eu le privilège de contempler le visage du Ressuscité, mais 
ce temps, le temps des fondations, est clos. C’était nécessaire 
pour leur mission fondatrice de témoignage, pour qu’ils 
puissent, à la face du monde, témoigner de la résurrection 
de Jésus mais cela ne se reproduira plus dans la suite. Dans 
l’apparition à Thomas, Jésus est très clair  : « Heureux ceux 
qui croient sans avoir vu » (Jn 20, 22). La contemplation se 
déploie désormais à l’intérieur d’une démarche de foi.

En 2 Co 3-4, l’apôtre Paul nous trace un chemin, celui 
de la Parole. C’est dans ce but, qu’il renvoie à Ex 34, 29s. 
où le rayonnement de la Gloire divine est mis au service 
de la Parole11 : la contemplation de Dieu se réalise à travers 
«  l’Écriture » représentée par «  les tables du témoignage », 
cette Écriture élargie par Paul à tout « l’Ancien Testament » 
(2 Co 3, 14)12. Mais il y a manière et manière de lire l’Écri-

11. Voir Liturgie 176, p. 12-16.
12. Voir supra p. 12.



24	 Bernard Renaud	

ture. En raison du voile qui couvrait le visage de Moïse, les 
Juifs, encore aujourd’hui, n’ont pas accès à la plénitude de 
cette Écriture. « C’est dans le Christ que le voile disparaît » 
et que l’on accède à cette plénitude. Dans le Christ, l’Ancien 
Testament devient «  Évangile  ». Et chaque fois que nous 
recevons cette Parole dans la liturgie, la méditation person-
nelle, ou le partage de cette Parole, nous contemplons le 
visage de Jésus (3, 18), non avec nos yeux de chair, mais avec 
les yeux de la foi. À travers cette Parole, comme irradiée de la 
gloire du Ressuscité, « nous contemplons la Gloire de Dieu » 
(v. 18).

Bien plus, « nous sommes transformés en son image ». 
En conséquence, par cette contemplation même nous 
« reflétons » la Gloire. Il n’y a de mission possible que grâce 
à cette transformation intérieure. «  Nous sommes comme 
envahis par la gloire du Seigneur qui déborde ensuite de 
nous sous forme d’un rayonnement qui est le reflet de cette 
Gloire13. » Contempler, ce n’est donc pas se saisir de quelque 
chose (on relèvera au v. 18 le passif du verbe), se saisir de 
la Gloire du Christ, c’est se laisser saisir par cette Gloire. 
«  Nous ne sommes pas une source autonome de lumière. 
Dans la contemplation, nous sommes envahis par la gloire 
du Seigneur, qui déborde ensuite de l’intérieur de nous, sous 
forme d’un rayonnement qui est le reflet de cette gloire14. » Et 
il ne s’agit pas d’une action particulière mais d’un processus 
continu qui se renouvelle : « Nous sommes transformés […] 
de gloire en gloire ».

Et tout cela se fait sous l’action conjointe du Seigneur 
(Jésus) et de l’Esprit  : «  Nous sommes transformés par 
l’action du Seigneur qui est Esprit. C’est l’Esprit Saint qui 
opère en nous cette irradiation de la gloire du Christ. Dans 
le langage qui lui est propre, Paul rejoint ici l’évangéliste 

13. L. Alonso-Schökel et G. Guttierez, La mission de Moïse, p. 125. Tout ce déve-
loppement s’inspire de l’analyse de ces auteurs. 

14. Ibidem.



	 Le visage irradié de Moïse...	 25

Jean qui peut ici éclairer ce que l’expression de Paul peut 
avoir d’obscur du fait de sa formulation lapidaire. Il suffit de 
rappeler les paroles de Jésus dans le discours après la Cène. 
L’une d’elles est particulièrement éclairante  : «  J’ai encore 
beaucoup de chose à vous dire, mais pour l’instant vous 
ne pouvez pas les porter. Quand il viendra, lui, l’Esprit de 
vérité, il vous conduira dans la vérité tout entière. En effet, 
ce qu’il dira ne viendra pas de lui-même : mais ce qu’il aura 
entendu, il le dira ; et ce qui va venir, il vous le fera connaître. 
Lui me glorifiera, car il recevra ce qui vient de moi pour vous 
le faire connaître. Tout ce que possède le Père est à moi ; voilà 
pourquoi je vous ai dit  : l’Esprit reçoit ce qui vient de moi 
pour vous le faire connaître » (Jn 16, 12-15 mais voir aussi : 
Jn 14, 15 ; 15, 26).

† Bernard Renaud 
Angers


	Revue N°180 A5 10
	Revue N°180 A5 11
	Revue N°180 A5 12
	Revue N°180 A5 13
	Revue N°180 A5 14
	Revue N°180 A5 15
	Revue N°180 A5 16
	Revue N°180 A5 17
	Revue N°180 A5 18
	Revue N°180 A5 19
	Revue N°180 A5 20
	Revue N°180 A5 21
	Revue N°180 A5 22
	Revue N°180 A5 23
	Revue N°180 A5 24
	Revue N°180 A5 25
	Revue N°180 A5 9

