LE VISAGE IRRADIE DE MOISE
ET LE VISAGE TRANSFIGURE DU CHRETIEN
Une lecture de 2 Co 3,1 -4, 6

1+ Bernard Renaud

D’une certaine maniere, I’ap6tre Paul poursuit la médita-
tion de Lc 9, 28-36 qui percoit dans le visage irradié de Moise
(Ex 34, 29-37) une annonce prophétique du visage transfi-
guré de Jésus'. Selon lui, cette transfiguration du visage du
Christ se prolonge dans celui du chrétien (voir 2 Co 3, 2-4, 6).
Comme Luc, I'apétre fait appel a Ex 34, 29-37 pour éclairer
cette illumination du chrétien. A nos esprits occidentaux,
le parcours apparait quelque peu sinueux et déroutant,
car Paul argumente a la maniere des rabbis de son temps,
en engageant un commentaire midrashique : il commente
I'épisode en fonction d’une réalité nouvelle qui n’est rien
d’autre que la révélation du mystere de Jésus.

Ministres d’une alliance nouvelle (2 Co 3, 1-6)

L’apoétre est alors engagé dans une controverse avec
les « judaisants », ou plutdt avec des cercles qui leur sont
apparentés, des juifs convertis au christianisme qui veulent
imposer aux paiens devenus chrétiens les regles et les
coutumes judaiques de leur temps. Selon eux, on ne pouvait
devenir chrétien sans devenir juif. Paul s'oppose a cette
théorie de facon frontale, car elle rendait difficile, voire

1. Voir sur cette présentation, « Le visage irradié de Moise et le visage transfiguré
de Jésus », Liturgie 176 (2017), p. 5-28.



10 Bernard Renaud

impossible la conversion des paiens attirés par la prédication
chrétienne. Plus profondément, de telles pratiques mettaient
en question la foi au Christ unique Sauveur?.

Plus précisément, il semble que 2 Co 3, 1-3 fasse
allusion a des prédicateurs itinérants venus a Corinthe pour
imposer leurs theses et troubler la sérénité de la communau-
té chrétienne récemment fondée par 1’apotre. Ils somment
ce dernier de montrer ses lettres de créance, qui "autorise-
raient a précher la doctrine qu’il professe et qui commande
son ceuvre d’évangélisation. Bref, ils mettent en question son
autorité apostolique.

Avec quelque vivacité, Paul réplique que sa véritable
lettre de recommandation, c’est la jeune communauté floris-
sante des chrétiens de Corinthe qui est la preuve vivante
de la vérité de sa doctrine, de sa pratique d’évangélisation
(v. 2-3) et de la présence active de I’Esprit. Pour le prouver, il
fait appel aux prophéties de Jérémie et d'Ezéchiel concernant
I'alliance nouvelle. Par cette déclaration, I'apdtre actualise
le célebre oracle de Jérémie : « Voici venir des jours ol je
conclurai avec la maison d’Israél [...] une alliance nouvelle
[...]. Je mettrai ma loi au plus profond d’eux-mémes ; je I'écri-
rai, sur leur ceeur » (Jr 31, 31-34). Citons encore Ez 36, 26-28 :
« Je vous donnerai un cceur nouveau, je mettrai en vous un
esprit nouveau. J'6terai de votre chair le cceur de pierre,
je vous donnerai un ceeur de chair. Je mettrai en vous mon esprit... »
Ces promesses se sont réalisées dans 1’existence méme de la
jeune communauté de Corinthe : « De toute évidence, vous

2. A la décharge de ces judaisants, il convient de rappeler que les premiers
chrétiens étaient tous juifs ; comme le montre le livre des Actes des Apoétres, ils
continuaient a se rendre a la synagogue et au temple ; ils participaient a la liturgie
juive. Pour eux, I'lsraél nouveau avait ses racines dans I'ancien. Les problémes com-
mencent quand des paiens se convertissent a I’'Evangile de Jésus. Les juifs ont du
mal a admettre que des paiens convertis puissent entrer dans I'Eglise sans adopter
leurs propres pratiques. Un vif débat s’engage alors qui sera tranché par ce qu'il
est convenu d’appeler « I'assemblée de Jérusalem » (voir Ac 15). Celle-ci valide les
perspectives pauliniennes. Mais tous ne sont pas convaincus et continuent a vouloir
imposer leurs theses.



Le visage irradié de Moise... 11

étes cette lettre du Christ, produite par notre ministere, écrite
non pas avec de l'encre, mais avec 'Esprit du Dieu vivant,
non pas, comme la loi, sur des tables de pierre, mais sur des
tables de chair, sur vos coeurs » (2 Co 3, 3).

Et de préciser : cette capacité « vient de Dieu qui nous a
rendus capables d’étre les ministres d’une alliance nouvelle,
fondée non sur la lettre mais dans 1'Esprit » (2 Co 3, 6).
Tout le développement qui suit traite du ministere de cette
alliance nouvelle. On relevera déja ici une discrete allusion
a Ex 34, 29 oui il est dit que « Moise avait en main les deux
tables du témoignage », c’est-a-dire de la loi, « écrite sur des
tables de pierre ». Déja s’esquisse 1'opposition entre la loi
de Moise écrite sur la pierre et la loi de l'alliance nouvelle
inscrite dans le coeur. La premiere, « la lettre », tue, car elle
donne certes la connaissance du péché mais non la capacité
de I'enlever, et de ce fait elle conduit a la mort ; la seconde
« donne la vie », car c’est celle de ’Esprit « qui donne la vie »
(2 Co 3, 6b). Le ministre de I'alliance nouvelle est le guide qui
montre le chemin, mais surtout, en écrivant grace a 1'Esprit
cette loi sur les coeurs, il les fait vivre. « La loi de I'Esprit qui
donne la vie en Jésus Christ t'a libéré de la loi du péché et de
la mort » (Rm 8§, 2).

Cette opposition entre la loi écrite sur la pierre et la loi
écrite sur le cceur par I’Esprit semble dévaloriser I’ancienne
alliance. C’est sans doute pour cette raison que 1'apotre
éprouve le besoin d’argumenter et aussi de nuancer son
propos, ce qu’il fait dans les développements qui suivent (2
Co 3, 7-4, 6). Le présent exposé n’a pas la prétention de livrer
un commentaire exhaustif de I’argumentation paulinienne.
Mais, comme tout au long de son exposé, Paul fait appel
a Ex 34, 29-37, nous nous proposons de mettre au jour son
interprétation personnelle de cet épisode.



12 Bernard Renaud

Le ministere de la loi ancienne
et le ministere de ’alliance nouvelle (2 Co 3, 7-11)

Dans cette section, 'apotre s’intéresse « au ministére de la
loi ancienne, gravée sur les tables de pierre » (v. 7). Moise en
est le représentant le plus autorisé ; lors de sa descente de la
montagne du Sinai, ne tient-il pas en mains « les deux tables
du témoignage », c’est-a-dire les deux tables du décalogue
(Ex 34, 29) ? Malgré cette intervention éblouissante, I’apdtre
a l'audace de qualifier ce ministere de « ministere de
mort ». Une telle affirmation, qui renvoie a l'affirmation de
2 Co 3, 6 : « La lettre tue », ne pouvait manquer de choquer
les croyants juifs, en particulier les judaisants, qui mettaient
la loi au centre de leur représentation religieuse, et I'épisode
de Ex 34, 29-34 n’était-elle pas la démonstration la plus claire
de la valeur supréme de cette Loi ? En réalité, ce n’est pas
la loi en tant que telle qui donne la mort. Ne promettait-elle
pas la prospérité et la vie, comme le formule, par exemple, le
quatrieme commandement du décalogue : « Honore ton pere
et ta mere afin d’avoir longue vie sur la terre que te donne
le Seigneur ton Dieu » (Ex 20, 12) ? Prospérité et vie sont liées
ici a I'accomplissement de la Loi. Or cette loi, qui s'impose
comme de l'extérieur a 'homme - n’est-elle pas gravée sur
la pierre ? —, cette loi donc trace le chemin mais ne donne
pas la force nécessaire pour son accomplissement ; par le
fait méme, elle est impuissante a donner ce qu’elle promet :
la vie. Vue sous cet angle, elle n’est donc pas mauvaise en
elle-méme, mais c’est parce qu’elle est extérieure a '’homme
qu’elle tue.

La preuve en est que Paul lui-méme doit reconnaitre
qu’a travers le visage irradié de Moise se manifeste la gloire
de la loi (v. 7b). Il précise méme que cette gloire est telle
que les Israélites ne pouvaient la supporter. Aussi, Moise,
pour neutraliser cette peur, doit mettre un voile sur son
visage (2 Co 3, 7b). De la sorte, la gloire est réservée au seul
Moise, mais les Israélites pouvaient la pressentir sans la



Le visage irradié de Moise... 13

voir, ils prenaient conscience que derriére ce voile il y avait
une splendeur jaillie de la divinité. Comme la nuée cache la
lumiere tout en la laissant deviner a ses franges, ainsi le voile
de Moise laissait deviner cette gloire lumineuse. Précisons
que Moise rayonne la gloire divine parce qu’il est « '’homme
de la parole », parce qu’il tient en main « les tables de la loi »,
appelée ici « Témoignage ».

En réalité, Paul ne cherche en aucune fagon a dévaloriser
la loi ancienne mais a souligner son infériorité et a promou-
voir la loi nouvelle. Il est a noter que le terme « gloire »
revient dix fois dans le développement de 2 Co 3, 14, 6 ou
il qualifie aussi bien I’ancienne que la nouvelle alliance. On
sait que la Gloire signifie la manifestation du Dieu d’Israél.
I y a donc bien une présence mystérieuse de Dieu dans
la proclamation de cette loi®, mais celle de la Loi Nouvelle
I'emporte sur l'ancienne. L’ap6tre procede ici a 1'aide d"un
argument a fortiori : si la loi de I’ancienne alliance rayonnait
déja d’une telle gloire, a combien plus forte raison la gloire
de Il'alliance nouvelle I'emporte-t-elle sur l’ancienne : « Le
ministére qui entrainait la condamnation, celui de la Loi,
était déja rayonnant de gloire ; combien plus grande sera
la gloire qui fait de nous des justes. Non vraiment, ce qui,
dans une certaine mesure, a été glorieux ne 'est plus, parce
qu’il y a maintenant une gloire incomparable » (v. 9-10). Ici
Paul esquisse une argumentation : « Si, en effet, ce qui était
passager a connu un moment de gloire, combien plus ce qui
demeure restera-t-il dans la gloire » (3, 11). La loi ancienne,
et avec elle son ministere, n'a plus de valeur. Le durable,
le permanent, l'alliance nouvelle, s'oppose a l'éphémere,
I’alliance ancienne. Ici, 'apdtre exploite librement le texte de
I’Exode : « Nous ne sommes pas comme Moise qui mettait un
voile sur son visage, pour empécher les fils d’Israél de voir

3. Sur la signification de la Gloire, voir l’article « Le visage irradié de Moise et le
visage transfiguré de Jésus », Liturgie 176, p. 11s.



14 Bernard Renaud

la fin de ce rayonnement passager » (2 Co 3, 13)% ce qu’en
réalité le texte littéral d’Ex 34, 29-37 ne dit pas. Paul procede
ici a la maniere des rabbis de son époque en engageant une
lecture midrashique de ce passage biblique.

Au passage, on notera, au v. 6, un glissement de sens
du terme « lettre », ot il ne signifie plus le document écrit
(en grec épistole) qui faisait autorité comme en 2 Co 3, 1-3.
L’insistance porte maintenant sur le fait qu’il est écrit avec
les lettres (en grec grammata) de 1'alphabet. L’apotre glisse
ainsi de la lettre de recommandation a la Loi de Moise écrite
sur les tables de pierre, qu’il oppose a la loi nouvelle écrite
sur le cceur.

Lire ’Ancien Testament dans 1’Esprit de Jésus
(2 Co 3,12-18)

Paul n’en reste pas aux grands principes théologiques
mais, a partir du v. 12, il en tire des conclusions pratiques :
« cest avec assurance que nous nous comportons » ; le
« nous » implique l"apdtre mais aussi les membres de la
communauté de Corinthe. Le terme de parrésia, « assurance »,
ne signifie pas seulement une certitude intérieure, celle-ci doit
se traduire extérieurement, en particulier dans le ministere
de la parole proclamée a la face du monde, ministere confié
au serviteur de I'alliance nouvelle. A cet égard, lors de la
premiere persécution, le livre des Actes conclut la méditation
de I'événement qui engage la jeune communauté chrétienne
par une priére fort éclairante : « Et maintenant, Seigneur,
sois attentif a leurs menaces et accorde a tes serviteurs de dire
ta parole avec une totale assurance » (Ac 4, 29). A la source de
cette assurance, il y a I'Esprit : « A la fin de leur priere [...], ils
furent tous remplis du Saint-Esprit et disaient la parole avec

4. Sur la signification et la portée du voile dans le texte hébreu, voir Liturgie 176,
p- 10-11.



Le visage irradié de Moise... 15

assurance » (Ac 4, 31). A la différence de Moise, 'apdtre du
Christ doit s’avancer a visage découvert en toute franchise,
sans feinte ni ruse. « Il ne peut cacher ni tenir secret quoi que
ce soit, parce que son message est destiné a tous®. »

Ce comportement des fideles de 1’alliance nouvelle se
distancie donc de celui des fideles de l'alliance ancienne
(v. 13). Or, nous l'avons déja relevé, Paul interprete de
facon tres libre la présence du voile sur le visage de Moise.
Pour l'apétre, ce voile ne sert plus a masquer le rayonne-
ment insoutenable qui se dégageait de ce visage, il sert a
cacher la fin de ce rayonnement. Autrement dit, il empéche
la communication directe et permanente avec Dieu par
la médiation de Moise. L’apdtre en tire une conséquence
pour la lecture juive de la loi : rappelons d’abord que la
gloire qui rayonnait était liée au ministere de la Parole’.
Il s’ensuit que les fils d’Israél, qui ne pouvaient pas contem-
pler le visage de Moise, ne pouvaient pas non plus déchiffrer
clairement la parole, « les tables du témoignage » qu’il tenait
dans ses mains (Ex 34, 29). Le voile sur le visage de Moise
les empéchait d’entrer dans le mystere de cette parole ; ils
ne pouvaient donc pas lire la « loi de Moise » dans toute
sa force et sa vérité. L’apOtre ajoute que cette loi avait une
durée limitée, elle aura une fin. Peut-étre y a-t-il ici un jeu de
mots sur le terme élos qui signifie a la fois « fin » et « but ».
Dans ce cas, la loi ancienne dont le décalogue était le cceur
orientait au-dela d’elle-méme : elle annoncait de facon voilée
la loi nouvelle.

Quoi qu’il en soit, ce méme aveuglement se poursuit
au temps de Paul : « Le méme voile demeure quand on
lit I’Ancienne Alliance » (v. 14). Mais, ici, la perspective

5. Sur le sens complexe de ce terme parrésia, voir B. RENAUD, « Aux sources de la
priere liturgique », Liturgie 152 (2011), p. 50-52.

6. L. ALONSO-SCHOKEL et G. GUTIEREZ, La mission de Moise. Méditations bibliques,
Desclée, Paris, 1992, p. 122.

7. Voir Liturgie 176, p. 12-14.



16 Bernard Renaud

s’élargit : il ne s’agit plus seulement du décalogue (« les tables
du Témoignage » comme en Ex 34, 29), ni méme seulement
de la Loi (la Torah) qui englobe les cinq premiers livres de la
Bible, ce que nous appelons le Pentateuque, mais de « toute
I’ Ancienne Alliance ». Comme ici, il s’agit de lecture, tradui-
sons plutot « I’Ancien Testament ». Ainsi, « Moise porte la
responsabilité de I’Ancien Testament et non pas seulement
des livres qui lui sont attribués® ». Rappelons qu’a I'époque
de I’Apoétre, I’Ancien Testament représente les seuls livres
reconnus comme Ecriture sacrée ; le corpus du Nouveau
Testament est en pleine gestation. « Aujourd’hui encore,
poursuit 'apdtre, quand les fils d'Israél lisent les livres de
Moise (littéralement : chaque fois qu’est lu Moise), un voile
couvre leur coeur ». L’apotre parle des juifs en général, mais
sans doute pense-t-il plus particulierement aux chrétiens
judaisants, ses adversaires, sans doute évoqués aux v. 1-3
du présent chapitre. Ce voile les empéche de percevoir les
richesses, la plénitude de cet Ancien Testament.

Comment des lors atteindre cette plénitude ? Paul nous
livre la maniere fructueuse d’aborder 1’Ancien Testament :
« C’est dans le Christ que le voile disparait... Quand on se
convertit au Seigneur, le voile est enlevé » (v. 14-16). Déja,
selon Ex 34, 34, « quand Moise se rendait devant le Seigneur,
il enlevait son voile pour parler avec lui jusqu’a ce qu’il
soit sorti ». Maintenant, quand on se présente devant le
Seigneur, c’est-a-dire « quand on se convertit au Seigneur
(littéralement : lorsqu’on se tourne vers le Seigneur), le voile
est enlevé » et 'on a directement acces a Dieu. Pour Paul,
le Seigneur désigne Jésus Christ et c’est par lui que l'on
rencontre le Dieu vivant et en conséquence, c’est a partir de
sa personne, a partir de sa vie, de son itinéraire humain tel
qu’il nous est rapporté dans les évangiles, que 'on a acces a
'authentique lecture de I’Ancien Testament. La clé de cette

8. M. CARREZ, dans P. DE SURGY — M. CARREZ, Les épitres de Paul. Tome I, Corinthiens,
Bayard / Centurion, Paris, 1996, p. 159.



Le visage irradié de Moise... 17

lecture est essentiellement christologique. Le voile couvrait
et couvre encore les yeux des Israélites ; par la conversion
du « coeur », « le voile tombe » et surgit alors toute la signifi-
cation profonde de I’Ancien Testament. Origéne commente :
« L’Ancien Testament était ancien mais, par suite de la
transfiguration et de la glorification, il est devenu évangile. »

Dans le développement, surgit alors une phrase inatten-
due, voire énigmatique : « Or, le Seigneur, c’est I’Esprit ».
Cette formulation a donné lieu a de multiples interpré-
tations. Il semble qu’il faille la comprendre a partir du
contexte : Moise est lié a la « lettre » de la Loi ; a 'opposé,
le « Seigneur », c’est-a-dire le Christ, est, lui, lié a 1’esprit
de cette loi. Mais il y a comme un jeu de mot sur ce dernier
terme : de 'esprit opposé a la lettre on passe a I’Esprit Saint.
Celui-ci joue un rdle actif dans le déchiffrement de I’Ancien
Testament et lui aussi contribue a en donner le véritable
sens. Le Seigneur Jésus et ’Esprit Saint sont conjointement
actifs. L’action du Christ et 1’action de I’Esprit sont étroite-
ment liées, comme l’exprime clairement la conclusion de ce
petit développement des v. 17-18 : « par I'action du Seigneur
qui est Esprit ». Les deux formulations sont d’ailleurs en
situation d’inclusion. Résumons-nous : « Il faut le vent de
I’Esprit du Christ [...] pour que le voile s’envole, que la
révélation parvienne a son parfait dévoilement’. »

Par-1a, le croyant accede a la totale liberté : « Le Seigneur,
c’est 'Esprit, et 1a ot est présent I’Esprit du Seigneur, la est la
liberté » (v. 17). L’Esprit est garant de la liberté. L’épitre aux
Romains I'exprime clairement : « La loi de I'Esprit qui donne
la vie dans le Christ Jésus t'a libéré du péché et de la mort »
(Rm 8, 2). Ce message rejoint celui de Ga 5, 1s. : « C’est pour
que nous soyons libres que le Seigneur nous a libérés ». La
suite du texte traite précisément de la liberté du chrétien face
a une pratique de la Loi contenue dans I'Ecriture, a savoir la

9. M. QUESNEL dans Le Nouveau Testament commenté, C. FOCANT et D. MARGUERAT
(dir.), Bayard / Labor et Fides, 2012, p. 782.



18 Bernard Renaud

circoncision. D’ailleurs, plus haut dans cette seconde lettre
aux Corinthiens, I’ap6tre ne 1'avait-il pas déja déclaré : « La
lettre tue, mais I"Esprit vivifie » (2 Co 3, 6). Nous ne sommes
donc plus esclaves de la lettre de la loi, 'Esprit nous rend a
la liberté de son interprétation, comme Jésus 1'a pratiquée
tout au long de son évangile. L’Esprit, 'Esprit de Jésus, nous
établit dans une relation nouvelle face a I'Ecriture. Pour
autant, nous ne tombons pas dans le libertinage, car I'obéis-
sance a I'Esprit est en réalité plus exigeante que 1’obéissance
alaloi. Mais I’Esprit donne en méme temps la force d’accom-
plir la Loi réinterprétée de facon nouvelle par Jésus.

Le v. 18 sert de conclusion a tout le développement :
« Nous tous qui n’avons pas de voile sur le visage, nous
reflétons la gloire du Seigneur ». Rappelons que « la Gloire »
est la manifestation lumineuse de la présence de Dieu.
Puisqu’il n'y a plus d’écran entre le Seigneur et nous, cette
gloire lumineuse se reflete sur notre propre visage. Le verbe
grec peut signifier « contempler » mais aussi « refléter ».
Dans ce contexte de méditation sur le ministere de la parole,
ce second sens convient fort bien. Il n’y a donc pas lieu de
choisir et nous pouvons traduire : « nous contemplons et
reflétons la Gloire du Seigneur ». Notre glorification ne se
limite pas a notre personne, elle est destinée, a travers nous, a
témoigner, pour le monde, de la Gloire divine. Notre lecture
christologique de 1’Ancien Testament revét une dimension
missionnaire.

Mais cette Gloire n’est pas seulement une présence
enveloppante elle est aussi une présence transformante :
« Nous sommes transformés en cette méme image... », et cette
image, c’est le Christ lui-méme comme l'affirme quelques
versets plus loin 2 Co 4, 4. II nous faut nous exposer a
lI'irradiation, au resplendissement de cette gloire. Nous ne
sommes pas une source autonome de lumiere : c’est la Gloire
du Seigneur Jésus qui nous pénetre et nous envahit et qui
nous fait communier a I'image de Dieu qu’est le Christ. Alors



Le visage irradié de Moise... 19

elle déborde de nous sous forme d"un rayonnement, reflet de
cette Gloire.

Enfin, cette transfiguration mystérieuse est 1'ceuvre de
I’Esprit : « Nous sommes transformés en cette image avec
une gloire de plus en plus grande (littéralement : de gloire en
gloire) par I'action du Seigneur qui est Esprit » (v. 18b). Nous
rejoignons ici I'affirmation du début du v. 17 : « Le Seigneur,
c’est I'Esprit ». Les deux agissent de fagon conjointe : Jésus
agit par I'Esprit Saint qui est son Esprit. Telle est la grandeur
de I’Ancien Testament relu a la lumiere du mystere du
Christ.

La Gloire du Christ, image de Dieu (2 Co 4, 1-6)

Le développement précédent (2, 14-3, 18) atteint son
sommet dans le dernier verset (3, 18) qui débouche sur une
vision grandiose de I'expérience chrétienne. Pourtant, dans
le chapitre 4, ’ap6tre revient sur son ministere apostolique.
C’est qu’il est avant tout, lui le grand théologien, le serviteur
de la Parole (4, 1-2), affronté a une ceuvre difficile d’évan-
gélisation. Pour autant, « il ne perd pas courage » et défend
de toutes ses forces la fidélité a cette mission recue de Dieu
lui-méme. Aussi reprend-il 'argumentation de la section
du chapitre 3, verset 3s ; contraint par l'opposition des
judaisants, il se voit obligé de se justifier a nouveau.

A cet effet, il reprend la thématique du voile (v.
4-6). Jusqu'ici, cette image s’appliquait a la lecture juive
de I'’Ancien Testament dont le l'interprétation demeurait
obscure. Cette image englobe aussi maintenant "aveugle-
ment, au sein méme de la communauté chrétienne, « de
tous ceux qui vont a leur perte », en particulier les premiers
adversaires de Paul, les « judaisants », qui, tout chrétiens
qu’ils soient, se comportent comme les juifs eux-mémes.
Des lors, pour eux, I'évangile reste voilé et avec lui I’Ancien



20 Bernard Renaud

Testament qui ne peut recevoir sa pleine lumiere que de la
parole et la personne de Jésus.

Le v. 4 précise : L'Evangile reste voilé « pour les
incrédules dont I'intelligence a été aveuglée par le dieu de ce
monde ». Cette derniere expression ne manque pas d’éton-
ner, elle est d’ailleurs unique dans toute la Bible ; c’est le seul
texte ol Satan regoit cette qualification de « dieu ». Pour en
mesurer la portée, il convient de la rapprocher de cet autre
titre de Satan : « le prince de ce monde » (1 Co 2, 6 ; voir aussi
Jn 12, 31; 14, 30 et 16, 11), que Jean qualifie de « menteur » et
de « pere du mensonge » (Jn 8, 44) : n’a-t-il pas pour objectif
d’égarer les croyants ? 2 Co 4, 4 parle « d’aveuglement » car
«il (le dieu de ce monde) empéche de voir, dans la splendeur
de l'évangile, la gloire du Christ ». L’ap6tre précise que ce
Christ est « 'image de Dieu ». Il y a la sans doute référence
a Gn 1, 27 qui présente la création de 'homme a l'image
de Dieu. C’est donc en son humanité que le Christ, pleine-
ment homme fait rayonner sur le monde la gloire de Dieu.
Col 1, 15 proclamera : « Il (le Christ) est 'image de Dieu, le
premier-né, avant toute créature. » Il s’agit de beaucoup plus
que d’une simple ressemblance de Dieu. Et selon Rm 8§, 29,
Dieu le Pere a destiné « les hommes qui aiment Dieu [...] a
étre configurés a 'image de son Fils, pour que ce Fils soit
'ainé d’une multitude de freres » (8, 28-29). Cette configura-
tion se fait par une transformation intérieure et progressive.
C’est précisément ce que Paul affirmait déja en 2 Co 3, 18 :
« Nous sommes transfigurés en cette méme image avec une
gloire de plus en plus grande... ». En contemplant le Christ, 'on
devient tout illuminé de la gloire de Dieu.

Devant cette vision grandiose, 1'apdtre s’efface derriére
la personne de Jésus : « Ce que nous proclamons, ce n’est
pas nous-mémes, c’est ceci : Jésus Christ est le Seigneur »
(2 Co 4, 6). Toute la foi chrétienne est comme concentrée en

10. TOB, en Rm 8, 29, note v.



Le visage irradié de Moise... 21

cette seule formule, aussi est-elle au cceur de la proclamation
évangélique : Jésus, 'homme Jésus, Christ, ¢’est-a-dire Messie
envoyé de Dieu dans le monde et dans I'histoire, a pour nom
«le Seigneur » (Ph 2, 9-11). Porteur d’un tel Evangile, 'apotre
ne peut que s’effacer : « En effet, ce que nous proclamons, ce
n’est pas nous-mémes [...], nous sommes vos serviteurs »
(2 Co 4, 5). Rappelons que le terme grec doulos a aussi la
connotation d’esclave, au plus bas de l’échelle humaine.
Toutefois, Paul précise : « a cause de Jésus » ; ils ne sont
que serviteurs de Jésus, serviteurs pour Jésus ; en aucune
facon, ils n’ont pris l'initiative de ce ministere, ce que leurs
adversaires semblaient leur reprocher avec quelque violence.
En fait, ils ont été « saisis par le Christ » (Ph 3, 12).

Et Paul, d’expliciter ce fait de fagon lyrique : Dieu a
pris totalement possession de lui et de ses compagnons,
car, écrit-il, « Dieu a lui-méme brillé dans nos cceurs pour
faire resplendir la connaissance de sa Gloire qui rayonne
sur le visage du Christ » (2 Co 4, 6). Dans cette phrase nous
avons un condensé théologique de la dignité de l'apotre.
Celle-ci est située au coeur du projet divin : « Car Dieu a
dit : du milieu des ténebres brillera la lumiére ». La citation,
complexe, fait référence a Gn 1, 3, a I'action créatrice qui,
au début du monde a fait émerger la lumiére, mais aussi
aIs 9, 1, texte messianique s’il en est, qui évoque l"appari-
tion du Messie. A travers ces discretes références se trouve
évoqué le projet divin de salut au cceur de la création et de
I'histoire humaine, ceuvre dont les apétres sont les acteurs
délégués. « Dieu a brillé dans leurs coeurs ». On sait que
dans le monde sémitique, le cceur est le siege de la connais-
sance aimante. La mission s’enracine dans cette extraordi-
naire intimité avec Dieu qui en reste le maitre d’ceuvre. Ils
sont illuminés par la Gloire divine qui n’est rien d’autre que
la Gloire du Christ lui-méme. Telle est I’éminente dignité du
ministre du Seigneur. Son visage est le reflet du visage de
Jésus.



22 Bernard Renaud

Conclusion : Mission et Contemplation

Puisque nous lisons dans la foi cette parole de 1I’Apoétre,
celle-ci, devenue pour nous Parole de Dieu, nous rejoint ;
elle est une invitation a faire nous-mémes l'expérience de
cette illumination intérieure. Si nous répondons positive-
ment a cette sollicitation, alors nous aussi, nous « refléte-
rons la Gloire du Seigneur et nous serons transformés en son
image avec une gloire de plus en plus grande par I’action du
Seigneur qui est Esprit » (2 Co 3, 18). Essayons de ressaisir
pour notre vie de foi cette promesse grandiose.

Le témoignage de ’apitre

Dans le déroulement de sa pensée, 1'écriture de Paul
n’est pas homogene. Tantot celui-ci parle en pasteur, en
éducateur de la foi, il se présente alors comme l'envoyé de
Dieu, ou pour reprendre son langage, comme le « ministre de
I’alliance nouvelle » (2 Co 3, 1-11 ; 4, 1-3). Tant6t il s’exprime
en théologien de génie (3, 12-18 ; 4, 4-6) ouvrant des perspec-
tives fulgurantes sur le mystere de Dieu et de l'expérience
chrétienne. Mais cette intelligence du mystere n’est pas
exposée pour elle-méme, elle a pour but de justifier I’authen-
ticité de son ministere, mis en cause par les judaisants. Bref,
I'intention apostolique est premieére : les développements
théologiques sont mis au service de sa mission d’apotre.

Cette maniere de procéder qui peut étonner met claire-
ment la dimension contemplative au service de la dimension
apostolique, non pour dévaloriser cet aspect contempla-
tif, mais pour fonder son ministere. Les versets 3, 4-5 le
formulent parfaitement : « Si nous avons une telle confiance
en Dieu dans le Christ (comprenons : dans la facon dont
nous exer¢ons au milieu de vous, ce ministere recu de Dieu
lui-méme), ce n’est pas a cause d'une capacité personnelle
que nous pourrions nous attribuer, notre capacité vient de
Dieu », parce que c’est lui qui nous rend « capables d’étre



Le visage irradié de Moise... 23

les ministres de l’alliance nouvelle fondée non sur la lettre
mais dans I'Esprit » (3, 6), car en lisant "Ecriture, « nous qui
n’avons pas de voile sur le visage (a la différence de Moise
en Ex 34, 29s.), nous contemplons et reflétons la gloire du
Seigneur » (3, 18). La mission prend donc sa source dans la
contemplation du Dieu vivant qui transforme 1’ap6tre, et qui
lui sert de lettre de créance tout au long de 1'exercice de ce
ministere. Contemplation et action apostolique sont les deux
faces inséparables du ministere de 1’alliance nouvelle : pas
de mission sans contemplation, pas de contemplation sans
mission.

Contempler, c’est, dans I'Esprit,
s’exposer a l'action transformante de la Gloire de Dieu

Contempler, oui, mais comment ? Les disciples ont vu
le visage « corporel » de Jésus, tout au long de son ministere
terrestre. Certains ont vu son visage transfiguré. Les onze ont
eu le privilege de contempler le visage du Ressuscité, mais
ce temps, le temps des fondations, est clos. C’était nécessaire
pour leur mission fondatrice de témoignage, pour qu’ils
puissent, a la face du monde, témoigner de la résurrection
de Jésus mais cela ne se reproduira plus dans la suite. Dans
I'apparition a Thomas, Jésus est tres clair : « Heureux ceux
qui croient sans avoir vu » (Jn 20, 22). La contemplation se
déploie désormais a l'intérieur d’une démarche de foi.

En 2 Co 3-4, 'apbtre Paul nous trace un chemin, celui
de la Parole. C’est dans ce but, qu’il renvoie a Ex 34, 29s.
ou le rayonnement de la Gloire divine est mis au service
de la Parole!! : la contemplation de Dieu se réalise a travers
« I'Ecriture » représentée par « les tables du témoignage »,
cette Ecriture élargie par Paul a tout « I’Ancien Testament »
(2 Co 3, 14)™2. Mais il y a maniére et maniere de lire "Ecri-

11. Voir Liturgie 176, p. 12-16.
12. Voir supra p. 12.



24 Bernard Renaud

ture. En raison du voile qui couvrait le visage de Moise, les
Juifs, encore aujourd’hui, n’ont pas acces a la plénitude de
cette Ecriture. « C’est dans le Christ que le voile disparait »
et que I'on acceéde a cette plénitude. Dans le Christ, I’ Ancien
Testament devient « Evangile ». Et chaque fois que nous
recevons cette Parole dans la liturgie, la méditation person-
nelle, ou le partage de cette Parole, nous contemplons le
visage de Jésus (3, 18), non avec nos yeux de chair, mais avec
les yeux de la foi. A travers cette Parole, comme irradiée de la
gloire du Ressuscité, « nous contemplons la Gloire de Dieu »
(v. 18).

Bien plus, « nous sommes transformés en son image ».
En conséquence, par cette contemplation méme nous
« reflétons » la Gloire. Il n'y a de mission possible que grace
a cette transformation intérieure. « Nous sommes comme
envahis par la gloire du Seigneur qui déborde ensuite de
nous sous forme d’un rayonnement qui est le reflet de cette
Gloire®®. » Contempler, ce n’est donc pas se saisir de quelque
chose (on relevera au v. 18 le passif du verbe), se saisir de
la Gloire du Christ, c’est se laisser saisir par cette Gloire.
« Nous ne sommes pas une source autonome de lumiere.
Dans la contemplation, nous sommes envahis par la gloire
du Seigneur, qui déborde ensuite de I'intérieur de nous, sous
forme d’un rayonnement qui est le reflet de cette gloire!*. » Et
il ne s’agit pas d’une action particuliére mais d"un processus
continu qui se renouvelle : « Nous sommes transformés [...]
de gloire en gloire ».

Et tout cela se fait sous l'action conjointe du Seigneur
(Jésus) et de I'Esprit : « Nous sommes transformés par
I'action du Seigneur qui est Esprit. C'est I'Esprit Saint qui
opére en nous cette irradiation de la gloire du Christ. Dans
le langage qui lui est propre, Paul rejoint ici 1'évangéliste

13. L. ALONSO-SCHOKEL et G. GUTTIEREZ, La mission de Moise, p. 125. Tout ce déve-
loppement s’inspire de I’analyse de ces auteurs.
14. Ibidem.



Le visage irradié de Moise... 25

Jean qui peut ici éclairer ce que l'expression de Paul peut
avoir d’obscur du fait de sa formulation lapidaire. Il suffit de
rappeler les paroles de Jésus dans le discours apres la Cene.
L'une d’elles est particulierement éclairante : « J'ai encore
beaucoup de chose a vous dire, mais pour l'instant vous
ne pouvez pas les porter. Quand il viendra, lui, I'Esprit de
vérité, il vous conduira dans la vérité tout entiére. En effet,
ce qu’il dira ne viendra pas de lui-méme : mais ce qu’il aura
entendu, il le dira ; et ce qui va venir, il vous le fera connaitre.
Lui me glorifiera, car il recevra ce qui vient de moi pour vous
le faire connaftre. Tout ce que possede le Pere est a moi ; voila
pourquoi je vous ai dit : I’Esprit regoit ce qui vient de moi
pour vous le faire connaitre » (Jn 16, 12-15 mais voir aussi :
Jn 14, 15 ; 15, 26).

t Bernard Renaud
Angers



	Revue N°180 A5 10
	Revue N°180 A5 11
	Revue N°180 A5 12
	Revue N°180 A5 13
	Revue N°180 A5 14
	Revue N°180 A5 15
	Revue N°180 A5 16
	Revue N°180 A5 17
	Revue N°180 A5 18
	Revue N°180 A5 19
	Revue N°180 A5 20
	Revue N°180 A5 21
	Revue N°180 A5 22
	Revue N°180 A5 23
	Revue N°180 A5 24
	Revue N°180 A5 25
	Revue N°180 A5 9

