
LIMINAIRE

« Sources de vie » (2)

«  Ne cessons jamais de creuser des puits d’eau vive. 
Et en expliquant tantôt de l’ancien, tantôt du nouveau, 
rendons-nous semblables à ce scribe de l’Évangile dont le 
Seigneur a dit qu’il tire de ses trésors des choses nouvelles et 
des choses anciennes1. » 

Ne cessons jamais d’aller à ces sources de vie que sont 
les Pères… C’est à cette invitation que répond ce numéro de 
Liturgie et l’on peut ajouter  : ne cessons jamais d’aller à ces 
« sources » que sont les textes liturgiques.

LA PRÉSENCE DU CHRIST DANS L’ÉCRITURE, SELON LES PÈRES
Yves-Marie Blanchard
Présentation par l’auteur

Aux yeux des Anciens, les Écritures, tant juives que 
chrétiennes et qualifiées d’Ancien et Nouveau Testament 
au sein du Livre unique (la Bible), entretiennent un rapport 
vivant avec la personne même du Christ. Non seulement 
les écrits des Apôtres (évangiles, épîtres, actes, apocalypse) 
désignent explicitement leur principal objet : Jésus le Christ, 
Fils de Dieu et Sauveur des hommes, aussi bien dans son 
parcours terrestre qu’au titre de son intime présence à la vie 
des communautés postpascales. Mais également les Écritures 
reçues du Judaïsme ancien (Loi, Prophètes, Écrits) sont, aux 
yeux des croyants d’après Pâques, pleinement habitées de 

1. Origène, Homélies sur la Genèse, XIII, 3  : « Les puits d’Isaac », L. Doutreleau 
éd., SC 7bis, Cerf, Paris, 1976.



la présence du Christ  : d’une part, en tant qu’une lecture 
spirituelle ou typologique reconnaît aisément dans les textes 
vétérotestamentaires le parcours même de Jésus, y compris 
son accomplissement à travers le mystère pascal  ; d’autre 
part, du fait que l’absolue transcendance divine exige que 
sa communication aux hommes emprunte la médiation de 
sa Parole personnifiée, autrement dit le Verbe ou Logos, 
justement identifié à la personne de Jésus le Christ. Dès lors, 
si le Christ est l’objet commun aux deux Écritures (Ancien et 
Nouveau Testament), il est aussi quasiment l’énonciateur ou 
locuteur de textes justement reçus comme Parole de Dieu.

Le présent exposé se donne pour but de retracer le 
développement progressif d’une herméneutique scriptu-
raire non seulement centrée sur le Christ mais véritablement 
habitée de sa présence. Trois lieux sont dès lors privilégiés : 
a) les fondements néotestamentaires, principalement chez 
Paul, Luc et Jean ; b) les spéculations apologétiques de saint 
Justin, centrées sur le Verbe-Logos, présent à toute l’Écri-
ture ; c) le système herméneutique d’Origène, y compris les 
variantes internes au modèle des trois sens de l’Écriture, 
décliné différemment selon les destinataires privilégiés, 
lecteurs grecs en quête d’une sagesse universelle ou fidèles 
chrétiens attachés aux mystères de la foi. 

Bien d’autres auteurs ultérieurs mériteraient d’être 
lus ou relus selon cet éclairage. L’esquisse ici présentée n’a 
d’autre ambition que d’appeler à une réflexion intensifiée sur 
la présence du Christ dans les Écritures, selon une modali-
té qu’on pourrait sans doute qualifier de « sacramentelle », 
en tout cas comparable aux modes de présence qualifiés par 
l’épiclèse eucharistique, tant les oblats présentés sur l’autel 
que l’assemblée unie au Christ tête. Les textes anciens ici 
évoqués plaident en faveur d’un nouvel examen de ce qu’on 
entend par « présence réelle ».

276	 Marie-Pierre Faure



CÉSAIRE D’ARLES ET LA FORCE LITURGIQUE DE SA PRÉDICATION
Dominique Bertrand 
Présentation par l’auteur

Dans l’histoire de la liturgie, en Arles, cette ville qui 
avait été naguère capitale d’Empire, Césaire n’a pas l’impor-
tance fondatrice des deux papes, Léon le Grand et Grégoire 
le Grand, entre lesquels se place son épiscopat malgré tout 
primatial (504-552). On se rappelle que le premier a inauguré 
le cycle de Noël et sa célébration de l’« Hodie » du Sauveur, 
et que le second a introduit les deux Avents de Noël et du 
Jugement comme des présences substantielles et person-
nelles de ce même Sauveur à la geste du Salut. Entre les deux 
papes, parmi beaucoup d’autres autorités, l’évêque d’Arles 
installe dans les mœurs la réforme de Léon et annonce celle 
de Grégoire. Mais, surtout, par la qualité de sa prédica-
tion et de ses écrits, il fait accomplir un pas décisif en Gaule 
méridionale à la conversion de l’Antiquité païenne et juive 
vers les « tempora christiana », vers l’« Europe chrétienne ».

Son œuvre parlée, écrite et diffusée avec grand soin 
par lui-même, manifeste la part qui lui revient dans cette 
transition en même temps qu’elle en révèle l’esprit. Orateur 
latin le plus fécond après Augustin, les 238 sermons qui lui 
ont été restitués dans leur édition princeps, chef-d’œuvre du 
bénédictin G. Morin (1942 et 1952), sont un monument de 
culture chrétienne et humaine comme de charité pastorale. 
Ils embrassent la formation quotidienne du peuple, sa 
formation biblique, son attachement aux grandes solenni-
tés et son culte des saints, balayant de leur beauté et de leur 
sagesse les tentatives moins heureuses des anciens cultes. 
Et ils révèlent un homme de relation, capable d’imposer 
aux lettrés la vitalité du style simple qui touche le peuple, 
capable de s’adapter à la grande majorité, rurale, de la 
population, capable de force humble et précise tant à l’égard 
des confrères évêques que des moines et des moniales. 

	 Liminaire	 277



Son secret est de parler sans peur de Dieu et des 
exigences de sa bonté à un peuple dont les bases morales, 
surtout en matière de chasteté, sont plus que vacillantes. Car 
lesdites exigences ne sont pas des leçons de morale pour la 
morale. Les rappels persévérants, motivés, accrocheurs en 
ces domaines comme dans les autres – Césaire ne mâche pas 
ses mots et sait soulever les objections les plus communes –, 
sont des appels percutants à la dignité du bonheur évangé-
lique dans la charité qui culmine avec le pardon accordé aux 
ennemis et avec la lecture assidue de la Parole de Dieu.

L’ÉPIPHANIE SELON SAINT BERNARD
Pierre-Yves Emery

Pierre-Yves Emery est pénétré de l’œuvre de saint 
Bernard dont les Sermons pour l’année2 sont non seulement 
une porte pour vivre la liturgie dans son déploiement, mais 
une « prédication », au sens véritable du mot : ils invitent à 
« entrer » dans le mystère du Christ, ce Verbum abbreviatum. 
Car il s’agit de se laisser prendre par ce mystère, d’en vivre et 
d’accéder au saint des saints : l’amour de Dieu qui se révèle. 
Il se révèle à travers et dans le paradoxe que l’on sait  : le 
Verbe se fait chair, la Parole se fait silence et sème la Bonne 
Nouvelle en se donnant. Bernard appelle ses auditeurs à être 
attentifs à cette bonne nouvelle et par là même plus désireux 
de la laisser les pénétrer, les transformer. Le chemin de la 
conversion sera d’abord l’admiration. Bernard, comme fait 
remarquer l’A., «  se plaît à fixer davantage son attention 
sur la manifestation du Sauveur dans sa petite enfance  : 
c’est elle qui fait preuve de la plus grande tendresse ». Trois 
étapes dans cette manifestation  : l’Épiphanie, proprement 
dite, le Baptême du Christ et les Noces de Cana. P-Y. Emery 
sait montrer comment, de l’une à l’autre, Bernard nous met 
en état d’accueillir – par le désir, par la conversion – cette 

2.  Cf. Saint Bernard, Sermons pour l’année, traduction Pierre-Yves Emery, éditions 
Brepols-Taizé, 1990.

278	 Marie-Pierre Faure



manifestation et de nous laisser transformer par elle en 
l’accueillant. 

NOUS CÉLÉBRONS TROIS MYSTÈRES EN CE JOUR
Philippe Robert

Le commentaire de Philippe Robert sur les hymnes 
contemporaines qui célèbrent la fête de l’Épiphanie s’inscrit 
dans le droit fil de l’article précédent. «  Noël est plus que 
Noël  ». Sa célébration s’étend à l’ensemble du temps de 
Noël et, l’année C, se prolonge dans l’évocation des « Noces 
de Cana  ». Philippe Robert sait ce que célébrer veut dire. 
Il sait aussi combien l’hymne introduit la célébration et lui 
donne son dynamisme. Avec finesse et force, il attire notre 
attention sur des textes qui d’une part expriment le mystère 
et d’autre part invitent les croyants à le chanter ensemble 
tout en l’intériorisant. Les auteurs de la CFC ne pourront 
que remercier le musicien d’avoir « senti » ces hymnes et la 
poésie qu’elles véhiculent. Ce faisant, Ph. R. nous rappelle 
que l’apprentissage d’un chant commence dans l’accueil des 
mots auxquels diverses musiques apporteront un accroisse-
ment de sens. Nous sommes donc invités à « écouter » trois 
hymnes qui donnent écho à la triple manifestation qu’elles 
célèbrent. Pour finir l’A. évoque ici une quatrième hymne qui 
enracine la venue de l’Enfant dans la foi d’Abraham, le père 
des croyants innombrables qui, dans la nuit, marchent vers 
l’Enfant « dont il a vu naître le Jour ».

TABLES 2017

Que ton désir 
te conduise aux sources de vie : 

Celui qui l’éveille 
est avec toi3 !

Marie-Pierre Faure, ocso

3.  CFC, Carême, 3e dimanche A, communion.

	 Liminaire	 279


