LA PRESENCE DU CHRIST DANS L’ECRITURE,
SELON LES PERES

Yves-Marie Blanchard

Dans un de ses traités, Jérome, le grand exégete de la fin
du IVe siecle affirme :

Nous lisons les Saintes Ecritures. Pour moi, je suis d’avis
que I'Evangile, c’est le corps de Jésus et que les Saintes
Ecritures sont sa doctrine. Sans doute le texte « Celui qui
mage ma chair et qui boit mon sang » trouve son application
dans le mystere eucharistique, mais le vrai corps du Christ et
son vrai sang, c’est aussi la Parole des Ecritures, c’est-a-dire
la doctrine divine. Quand nous allons aux Mysteres — les
fideles me comprennent —, si une parcelle vient a tomber,
nous sommes inquiets. Quand nous entendons la Parole
de Dieu, si nous pensons a autre chose pendant que cette
Parole qui est le corps et le sang du Christ entre dans nos
oreilles, quelle responsabilité n’encourrons-nous pas' ?

En des mots presque semblables, Origene avait lui-méme
écrit :

Vous savez, vous qui avez coutume d’assister aux divins
mysteres, de quelle maniere, aprés avoir regu le corps du
Seigneur, vous le gardez en toute précaution et vénération,
de peur qu’il n’en tombe une parcelle, de peur qu’une part
de l'offrande consacrée ne se perde. Vous vous croiriez
coupables, et avec raison, si par votre négligence quelque

1. Saint JEROME, Traité sur le psaume 147, texte cité in Cl. OLLIVIER, Jérdme, collection
« Eglise d’hier et d’aujourd’hui », Les éditions ouvrieres, Paris, 1962, p. 102.



Le Christ dans I’Ecriture selon les Péres 281

chose s’en perdait. Que si, pour conserver son corps, vous
prenez tant de précaution, et a juste titre, comment croire

qu’il y a un moindre sacrilege a négliger la parole de Dieu
qu’a négliger son corps??

Ainsi, aux yeux des peres fondateurs de l'exégese
biblique tant grecque que latine, I'Ecriture sainte n’est pas
seulement un objet d’étude que I’on pourrait tenir a distance,
moyennant un effort d’objectivation préalable a une exégese
tant soit peu scientifique des textes donnés. L'Ecriture est
d’abord le lieu d'une présence réelle, quasi sacramentelle,
du Christ vivant, Parole de Dieu incarnée, non seulement
dans les especes eucharistiques, devenues au souffle de
I'Esprit corps et sang du Christ, mais aussi bien dans le
corpus des Ecritures, lettre morte inscrite dans le livre et
appelée a renaitre en vive parole, la encore au souffle de
I’Esprit. Ne disons-nous pas, en présence du livre élevé
apres la proclamation de I'évangile : « Acclamons la Parole
de Dieu ! Louange a toi, Seigneur Jésus ! » Nos fréres protes-
tants I'ont bien compris, qui toujours introduisent la liturgie
de la Parole par une priére d’illumination, équivalente a la
double épiclese de la messe catholique, prononcée tant sur le
corps eucharistique que sur le corps ecclésial. Mon bonheur,
quant a moi, serait que 1'on pronongat aussi une épiclese
sur le livre, manifestant ainsi la solidarité des trois corps,
sacramentel, ecclésial, scripturaire, comme les trois modes
inséparables d’'une méme et réelle présence du Christ vivant,
ressuscité d’entre les morts.

D’ailleurs, le Concile Vatican II, dans la Constitution Dei
Verbum 21, écrit :

L’Eglise a toujours vénéré les divines Ecritures, comme
elle I’a toujours fait aussi pour le Corps méme du Seigneur,
elle qui ne cesse pas, surtout dans la sainte liturgie, de

2. ORIGENE, Homélies sur I’"Exode, XIII, 3, « Les offrandes pour le tabernacle »,
« Sources chrétiennes » 321, Cerf, Paris, 1985.



282 Yves-Marie Blanchard

prendre le pain de vie, sur la table tant de la Parole de Dieu
que du Corps du Christ}, pour I"offrir aux fideles.

L’égalité des corps eucharistique et scripturaire étant
ainsi rappelée, nous nous proposons de reconstituer a
grands traits I'itinéraire ayant permis aux Peéres de 1'Eglise
d’affirmer la réelle présence du Christ dans I'Ecriture, pour
peu qu’elle soit lue, proclamée, commentée, voire méditée,
en Eglise. Trois seuils seront ainsi privilégiés au sein d'un
ensemble vaste et diversifié. Ce seront, dans l'ordre : 1. le
témoignage du Nouveau Testament ; 2. ’élaboration théolo-
gique des Apologistes ; 3. la synthése d’Origene. Il resterait
ensuite a lire et relire tous les Péres, notamment ceux des
quatriéme et cinquieme siécles. Il nous suffira, quant a nous,
d’avoir proposé quelques reperes préalables a ce travail de
longue haleine.

1/ Le témoignage du Nouveau Testament.

Il n’est évidemment pas difficile de concevoir que la
présence du Christ habite les livres du Nouveau Testament.
Les évangiles, non seulement parlent de Jésus a toutes
les pages, mais surtout lui donnent sans cesse la parole,
tandis que les épitres elles-mémes ne font que déployer son
message et en assurent 1’ancrage dans la vie des communau-
tés du premier siecle. Il est, en revanche, beaucoup moins
facile de retrouver le Christ dans 1’Ancien Testament, a
tel point que certains, a commencer par Marcion, ont cru
voir dans la premiere Alliance I'exact contraire du message
chrétien, autrement dit 'expression d’un Dieu mauvais,
parfaite antithese du Dieu révélé par Jésus. Cependant, la
position tenue par les Peres, a 'opposé de celle de Marcion,
peut se recommander de l'autorité de Jésus lui-méme, tant

3. Etnon pas : « tant sur la table de la Parole de Dieu que sur celle du Corps du
Christ » ; traduction malheureuse, souvent invoquée pour justifier la théorie et la
pratique, contestables a nos yeux, des soi-disant deux tables.



Le Christ dans I’Ecriture selon les Péres 283

le prophete de Galilée que le Seigneur ressuscité manifesté a
ses disciples. On aura reconnu la I'impressionnante inclusion
des chapitres 4 et 24 de I’évangile selon Luc.

En Luc 4, en effet, 'homéliaste de Nazareth, commen-
tant le rouleau d’Isaie ouvert devant lui, ose affirmer :
« Aujourd’hui s’accomplit cette Fcriture a vos oreilles »
(Lc 4, 21). En effet, du fait méme de sa proclamation vivante,
devant l’assemblée de Nazareth, la parole du prophete
acquiert une parfaite actualité : I'écart de plusieurs siecles
se trouve comblé, du fait que la personne de Jésus accomplit
la figure du Messie annoncé par le prophéte, tout en la
corrigeant d’une touche universaliste plus proche d’Elie et
Elisée que du roi national envisagé par Isaie. Jésus a donc
conscience, des le temps de son ministere, d’habiter "Ecri-
ture — que I'on dira, plus tard, vétérotestamentaire — sachant
que c’est bien de lui qu’il est question dans les oracles messia-
niques censés annoncer ’avenement d’un roi providentiel,
envoyé de Dieu et restaurateur d’Israél. Mais les choses sont
encore plus nettes en Luc 24, au soir de Paques, autrement
dit au stade de la communauté chrétienne confessant le
Seigneur ressuscité et vivant de sa présence, certes fugitive
et insaisissable, mais non moins réelle et capable de dynami-
ser les énergies de disciples normalement désemparés par
la mort de leur maftre et compagnon Jésus. Tant a la table
d’Emmaiis que plus tard auprés des Onze a Jérusalem, le
Ressuscité manifeste sa présence, aussi bien moyennant le
signe du pain rompu qu’a travers les Ecritures relues d'un
point de vue christologique, c’est-a-dire en tant qu’elles
le concernent lui Jésus, quoi qu’il en soit des apparences
littéraires et sans exclusive pour tel livre en particulier.

Citons d’abord Luc 24, 27 :

Ayant commencé a partir de Moise et des Prophetes, il
leur interpréta dans toutes les Ecritures ce [qui était] a son
sujet.



284 Yves-Marie Blanchard

Puis Luc 24, 31-32 :

Leurs yeux s’ouvrirent et ils le reconnurent ; et lui-méme
leur devint invisible. Et ils se dirent entre eux : notre cceur
n’était-il pas brdlant en nous, tandis qu’il nous parlait en
chemin, alors qu’il nous ouvrait les Ecritures ?

Enfin Luc 24, 44-47 :

Et il leur dit : Ce sont les paroles que je vous ai dites,
étant encore avec vous, a savoir qu’il faut que s’accomplisse
tout ce qui est écrit dans la Loi de Moise, les Prophétes et les
Psaumes, a mon sujet. Alors, il leur ouvrit I'intelligence pour
comprendre les Ecritures. Et il leur dit : Ainsi est-il écrit que
le Christ souffrirait et se releverait d’entre les morts le troi-
sieme jour, et que serait proclamée en son nom la conver-
sion pour la rémission des péchés, a toutes les nations, en
commengant par Jérusalem.

Ce sont bien alors toutes les Ecritures d'Tsraél —
Loi, Prophétes et Psaumes, ce dernier terme constituant
I'embryon des Ecrits — qui parlent du Christ, si bien que
le Ressuscité lui-méme, manifesté aupres des siens, aura
pour tache d’ouvrir non seulement leurs yeux et leurs
coeurs, mais d’abord le livre et sa compréhension, selon une
métaphore adaptée a I’entreprise herméneutique consistant a
lire I'ancien livre selon un principe nouveau.

Si le récit de Luc constitue la référence la plus explicite
au principe de lecture christologique des Ecritures recues de
I'ancien Israél, d’autres allusions figurent dans le Nouveau
Testament, a commencer par l'évangile selon Jean. Au
chapitre 5 en effet, Jésus, évoquant le témoignage des
Ecritures a son sujet, déclare sans ambages : « Vous scrutez
les Ecritures, parce que vous pensez avoir en elles la vie
éternelle, et ce sont elles qui témoignent a mon sujet » (5, 39).
Et encore : « Si vous croyiez en Moise, vous croiriez aussi en
moi, car c’est a mon sujet qu’il a écrit. Si vous ne croyez pas
en ses écrits, comment croirez-vous en mes paroles ? » (5, 46).



Le Christ dans I’Ecriture selon les Péres 285

On ne peut réver allusion plus juste a une Bible chrétienne
alors en simple genese, et appelée a associer les Ecritures
mosaiques, relues d’un point de vue christologique, et les
paroles de Jésus recueillies par la tradition évangélique.
D’ailleurs, a deux autres reprises, le quatrieme évangile
anticipe sur la situation postpascale marquée par I'émer-
gence d’'une Ecriture chrétienne en deux volets, tant I’Ancien
Testament constitué des livres de Moise que le Nouveau,
formé a partir des paroles de Jésus et des récits relatifs a
son action, méme dans le contexte de passivité caractérisant
le dernier acte de sa vie, justement qualifié de « passion ».
C’est ainsi qu’on trouve, a l'issue du récit d’expulsion des
marchands du Temple, la prolepse suivante : « Quand il fut
réveillé d’entre les morts, ses disciples se remémorerent qu’il
avait dit cela ; ils crurent a I'Ecriture et a la parole que Jésus
avait dite » (2, 22). De méme, durant I'épisode de l'entrée
messianique a Jérusalem : « Ses disciples ne comprirent
pas cela tout d’abord, mais quand Jésus fut glorifié, ils se
remémorerent que cela avait été écrit a son sujet et qu’ils
lui avaient fait cela » (12, 16). Ainsi est-il bien clair que les
Ecritures vétérotestamentaires sont aussi christocentrées
que celles du Nouveau Testament : la présence du Christ se
donne également dans l'ensemble de la Bible.

Or, ¢’il est clair que le Nouveau Testament parle de
Jésus, voire lui donne la parole comme c’est le cas des
évangiles (qui eux-mémes semblent procéder de collections
de logia secondairement enchassés dans un cadre narratif), la
lecture christologique de la Torah d’Israél — autrement dit sa
conversion en Ancien Testament* chrétien — ne peut s’opérer
sans un minimum de méthode, imposant un dépassement
du sens littéral. Une telle procédure apparait des le stade
des épitres authentiques de Paul, donc tres tot dans Ihistoire
chrétienne. Deux modeles sont alors sollicités : d’une part, le

4. Ancien Testament qui constitue évidemment la seule Ecriture disponible au
temps de Jésus et encore, pour une bonne part, a la génération suivante.



286 Yves-Marie Blanchard

recours a la notion de sens spirituel, non pas en opposition
a sens « matériel » comme on serait tenté de le croire
aujourd’hui, mais par distinction avec le sens premier,
dit littéral, voire « historique » c’est-a-dire au niveau de
I’histoire racontée ; d’autre part, 'appel a la typologie — autre
forme du principe de dédoublement du sens — considérant
les données de I'ancien texte comme des types ou figures de
la réalité nouvelle et définitive manifestée dans la personne
du Christ, ainsi en position d’antitype. Dans la méme page
de la premiere lettre aux Corinthiens (chap. 10), Paul écrit en
effet, a propos des événements du désert advenus a Moise et
au peuple d’Israél, sorti d'Egypte :

[D’une part (versets 1-5)] : Je ne veux pas que vous igno-
riez, freres, que nos peres étaient tous sous la nuée et que
tous ont traversé la mer et que tous furent baptisés en Moise
dans la nuée et dans la mer et que tous ont mangé la méme
nourriture spirituelle et que tous ont bu la méme boisson
spirituelle. En effet, ils buvaient a un rocher spirituel qui
les suivait. Or, ce rocher était le Christ. Mais ce n’est pas le
plus grand nombre qui plut a Dieu : [leurs cadavres] furent
déposés dans le désert.

[D’autre part (versets 6 et 11)] : Ces faits furent pour nous
des figures (/itt. des figures de nous-mémes : tupoi hémév),
afin que nous ne soyons pas désireux du mal, comme ceux-
la le désirerent (suivent des exhortations a fuir I'idolatrie,
la fornication, la mise a I’épreuve de Dieu, les murmures).
Ces faits leur arriverent a titre de figures (litt. figurativement,
tupikos) ; ils furent écrits a fin d’avertissement pour nous en
qui aboutissent les fins des temps (suit une nouvelle exhorta-
tion a tenir debout face a la tentation ou épreuve).

Nous avons donc la, parfaitement conjoints, deux
modeles herméneutiques qui ne cesseront d’étre exploités
et développés tout au long de 1'dge patristique, ayant en
commun le principe de la pluralité des sens, du fait méme de
la diversité des lecteurs. Le sens n’est donc ni enfermé dans



Le Christ dans I’Ecriture selon les Peres 287

la lettre du texte, ni dépendant exclusivement de l’auteur,
dans ses intentions propres et au regard des conditions
historiques contemporaines de 1’acte d’écriture. Des lors
les lectures juive et chrétienne des textes communs sont
nécessairement différentes, voire complémentaires, du seul
fait que les deux groupes lecteurs sont eux-mémes différen-
ciés par leur expression de foi, leurs rites et leurs livres, bref
tout un univers culturel et religieux appelé a se spécifier
au cours des siecles, a travers la figure historique de deux
religions, certes liées de I'intérieur mais aussi bien distinctes,
au point méme de s’affronter a maintes reprises au long de
Ihistoire.

Notons au passage que ce principe de double lecture,
tant sous la forme typologique qu’a travers la dualité des
sens littéral et spirituel, n’est pas une pure innovation
chrétienne, mais se trouve déja pratiqué, non seulement
dans l'exégese juive d'un Philon d’Alexandrie, soucieux
de mettre en lumiere un sens anthropologique de la Torah
accessible aux paiens, au-dela du sens littéral convenant
aux juifs, mais aussi bien dans I'herméneutique grecque
des poemes homériques, Iliade et Odyssée, destinés en
premier lieu a 1'éducation des enfants et des jeunes. Un tel
usage pédagogique suppose, en effet, I'expression d"un sens
spirituel, souvent qualifié d’allégorique, revenant a considé-
rer : d'une part, les combats de I'lliade comme des figures
des conflits intérieurs a I’dme humaine exposée aux contra-
dictions des passions ; d’autre part, les errances d'Ulys-
se comme une métaphore du parcours initiatique menant
a la sagesse, figurée par Pénélope l'épouse fidele attachée
a la demeure intérieure, au-dela des multiples dangers et
séductions successivement déjoués par le jeune aventurier.
Ainsi, tant les poemes homériques au service de la paideia
gréco-romaine que la Torah d’Israél en contexte hellénis-
tique, relevent d’une herméneutique plurielle, dés lors que
des publics nouveaux se sont ajoutés aux lecteurs premiers,
écoliers grecs de I’Antiquité tardive, bien différents de leurs



288 Yves-Marie Blanchard

ancétres célébrés par les poemes homériques, ou élites
cultivées d’Alexandrie censées s’intéresser aux Ecritures
de leurs concitoyens juifs, si nombreux dans la grande cité
égyptienne.

Il en est de méme avecl’avenement d'un groupe chrétien,
demeuré fidele aux Ecritures juives, mais ne reconnaissant
d’autre clé de lecture que la personne de Jésus Christ, ses
enseignements et ses exemples, jusques et y compris son
mystere pascal de mort, résurrection, exaltation, et propaga-
tion au souffle de I'Esprit, sans oublier la promesse de son
avenement ou retour glorleux Désormais donc, tout le
mystere chrétien se donne a lire dans les Ecritures recues
de I'ancien Israél : tel sera le principe central et incondition-
nel de 'herméneutique patristique, moyennant un certain
nombre de variantes et d’adaptations sur lesquelles nous
allons revenir. Au lieu d'un tombeau vide, les chrétiens
disposent désormais d’un corpus d’Ecritures susceptibles
d’éveiller, soutenir et conforter leur pleine foi pascale. Le
rédacteur du quatrieme évangile I'avait clairement annoncé,
commentant "acte de foi du disciple bien aimé — « Il vit et il
crut » (Jn 20, 8) — par cette audacieuse prolepse : « En effet,
ils (au pluriel, incluant donc Pierre et sans doute beaucoup
d’autres) ne savaient pas encore I'Ecriture selon laquelle il
fallait qu’il se relevat d’entre les morts » (Jn 20, 9).

2/ L’élaboration théologique des Apologistes.

Ce n’est pas ici le lieu d’étudier en détail I'hermé-
neutique des Apologistes du deuxieme siecle, a commen-
cer par 'ceuvre de Justin, notamment le fameux Dialogue
avec Tryphon. Notons cependant que la question scriptu-
raire, évidemment centrale dans le Dialogue, traverse aussi,
quoique différemment, la grande Apologie a I'empereur,
visant explicitement les paiens. C'est méme la, selon moi,
que s’exprime l'apport le plus décisif a une théologie de la
Parole de Dieu, justifiant le principe de lecture christologique



Le Christ dans I'Ecriture selon les Peres 289

de ce que nous appelons aujourd’hui I’Ancien ou Premier
Testament.

La premiere visée des Apologistes est, en effet, d’établir
la crédibilité du christianisme au regard des exigences de la
raison, tant sur le plan théorique que dans le domaine éthique.
On sait, par exemple, I'application de Justin a réfuter les
accusations d’anthropophagie et de licence sexuelle fondées
sur une fausse interprétation du langage chrétien relatif a
I'eucharistie — « ceci est mon corps, prenez et mangez » — et
a la charité — « aimez-vous les uns les autres » —, ce qui nous
vaut d’ailleurs de précieuses informations sur l’assemblée
dominicale 8 Rome au milieu du deuxiéme siécle. De méme,
au plan proprement théologique, I’affirmation du prologue
de Jean, identifiant Jésus le Christ Fils de Dieu avec le Logos de
la philosophie grecque, permet d’assigner au dogme chrétien
des bases, sinon rationnelles, du moins raisonnables, au sens
de conformes a la raison. Confessant ainsi Jésus sauveur
du monde comme le Verbe créateur préexistant a I'univers,
les apologistes reconnaissent en lui le Principe absolu et
transcendant présidant tant a I’existence qu’a la permanence
d’un univers (litt : ta panta, le tout) soumis a des lois logiques
et universelles, accessibles a ’homme dans la mesure ou ce
dernier dispose lui-méme d’une conscience intellectuelle et
morale accordée au principe de raison universelle ou Logos,
actif aussi bien dans linfiniment grand (le macrocosme)
qu’au cceur du microcosme humain. Bref, il ressort de tout
cela que, si les philosophes grecs, a commencer par Socrate,
ont connu partiellement le logos, en quelque sorte a 1'état
de semence, les chrétiens le recoivent tout entier dans la
personne méme de Jésus, le Fils Monogene venu dans la chair
assumer la finitude humaine. Ainsi peut-on soutenir, que si
le logos divin habite 'univers et se donne, en quelque sorte,
a reconnaitre dans I’ordre sublime du monde (ce que Platon
nommait ’harmonie des spheres), le mystere du Christ se
dessine en filigrane de toute réalité créée, tout particuliere-
ment 1’étre humain congu a I'image et ressemblance de Dieu,



290 Yves-Marie Blanchard

moyennant la médiation du logos divin, principe universel de
raison, paradoxalement révélé dans la chair de Jésus.

Une telle centralité cosmique du Christ Verbe a de
larges conséquences au plan de 1'’herméneutique scriptu-
raire. En effet, si le logos parle déja chez les philosophes
grecs, a plus forte raison manifeste-t-il sa présence tout
au long des Ecritures juives en voie de devenir I'’Ancien
Testament des chrétiens. Le mot logos ne désigne-t-il pas
d’abord, selon la tradition d’Israél, la vive Parole de Dieu,
non seulement active dans la création, mais source inépui-
sable d’oracles prophétiques, justement considérés comme
inspirés des lors que le souffle divin, I’Esprit, les porte et
les soutient ? Si donc le Christ est bien le Logos, la Parole de
Dieu, sa présence dans toute I'Ecriture ne fait aucun doute :
non seulement les prophetes (au sens large, Moise étant
généralement considéré comme le plus grand et le premier
d’entre eux) parlent du Christ, plus ou moins directement,
mais surtout c’est le Christ lui-méme qui parle en eux et a
travers eux, étant ainsi l'unique locuteur de textes et de livres
recus comme Parole de Dieu, dans le christianisme aussi bien
que dans le judaisme. Bien entendu, une telle christianisation
des Ecritures juives, théoriquement applicable a n’importe
quel texte vétérotestamentaire, aura tendance a privilé-
gier certains livres, notamment les prophetes annoncia-
teurs de 'avenement messianique, mais aussi les traditions
patriarcales pré-mosaiques, bien accordées a I'universalisme
chrétien et a la perspective du salut pour tous, indépen-
damment de la Torah et des privileges accordés au peuple
de la premiere Alliance. Déja, chez saint Paul, on pouvait
observer un relatif effacement de Moise, figure embléma-
tique de l'identité juive et de ses privileges sotériologiques,
en faveur d’Abraham, pére des croyants de toutes origines,
voire d’Adam le premier homme, selon la typologie des deux
Adam, déja suggérée dans la Torah du fait du double récit
de création : le premier, céleste et comme idéal ; le second,



Le Christ dans I’Ecriture selon les Péres 291

terrestre et bien conscient de la finitude humaine, jusque
dans I'épreuve du péché.

Or, un lieu scripturaire manifeste particulierement la
présence de Jésus le Verbe en plein coeur des écrits bibliques.
Il s’agit de la tradition des récits théophaniques. En effet,
en stricte logique juive, Dieu est par essence inaccessible,
invisible, inaudible. Si donc il se donne a entendre, parfois
méme a voir, ce ne peut étre que moyennant la médiation
de sa Parole, autrement dit son Verbe. Ainsi, pour Justin,
ce n’est pas Dieu le Pere qui parle dans le buisson ardent et
encore moins se laisse reconnaitre a travers ce buisson qui
briile sans se consumer. C’est bien plutét le Verbe, c’est-a-
dire le Christ, qui se montre et s’exprime a travers le buisson
ardent, lequel constitue de ce fait un « type » (ou figure) de
la révélation du Dieu invisible dans 1’étre méme de Jésus le
Verbe incarné : « Dieu, personne ne I’a jamais vu », rappellera
a dessein le prologue du quatrieme évangile (Jn 1, 18), avant
que Jésus ne précise a I'attention de ’apdtre Philippe : « Qui
m’a vu, a vu le Pere » (Jn 14, 9). Il en sera de méme pour les
manifestations angéliques et autres personnifications de la
Parole divine : Justin et les Apologistes y verront simplement
le Verbe, cest-a-dire le Christ, autrement dit ’auto-com-
munication de Dieu, selon un processus qu’on pourrait
qualifier d’apocalyptique au sens large de manifestation
visible de celui qui est invisible par nature, Dieu lui-méme,
le Pere inconnaissable et du méme coup ineffable, sinon
que lui-méme se donne a voir et a entendre, moyennant la
médiation de son Verbe, sa vivante Parole, faite Livre avant
méme de s’étre fait chair.

A titre d’illustration, citons seulement quelques extraits
du chapitre 63 de I’ Apologie de saint Justin® :

5. JUsTIN DE ROME, Apologie pour les chrétiens, CH. MUNIER éd., SC 507, Paris, Cerf,
2006.



292 Yves-Marie Blanchard

(10) Ces paroles ont été citées en vue de démontrer que
Jésus Christ est le Fils de Dieu et son Envoyé, parce qu’il est
d’abord son Logos et qu’il est apparu ensuite, tantot sous
I"apparence d’un feu, tant6t sous une figure incorporelle ;
mais a notre époque, devenu homme par la volonté de Dieu,
pour le salut du genre humain, il a accepté de souffrir tous
les mauvais traitements que les démons avaient entrepris de
lui faire subir par I'intermédiaire des juifs insensés.

14) Les juifs donc, parce qu’ils pensent toujours que c’est
le Pére de I'univers qui a parlé a Moise, alors que celui qui
lui a parlé c’est le Fils de Dieu, qui est appelé et son Ange
et son Envoyé, se voient reprocher a juste titre, et par I'Esprit
prophétique et par le Christ lui-méme, de n’avoir connu ni
le Pere ni le Fils.

(16) Il est apparu d’abord sous la forme du feu et d'une
figure incorporelle, a Moise et aux autres prophetes, mais
maintenant, aux temps de votre empire, comme nous
I’avons dit plus haut, né d’une vierge, il est devenu homme,
selon la volonté du Pere, pour le salut de ceux qui croient en
lui, et il a accepté d’étre compté pour rien et de souffrir, afin
de vaincre la mort par sa mort et sa résurrection.

Ainsi convaincu que dans I'Ecriture, c’est toujours le
Verbe, non pas directement le Pere, qui parle et se fait voir,
Justin n’aura aucune peine a identifier de nombreux types,
c'est-a-dire autant de personnages, événements et institu-
tions désignant de fagon spirituelle — au-dela du sens littéral,
au demeurant légitime et nécessaire, sans quoi il n'y aurait
pas de sens second ou figuré — la personne méme du Christ,
aussi bien dans son ministere terrestre que dans sa présence
mystique, au sein de I'Eglise, pour le plus grand bien de
ses disciples. Les exemples ne manquent pas : la plupart
seront repris et développés tout au long de 1'dge patris-
tique et jusqu’a nos jours, moyennant le relais des traditions
liturgiques et iconographiques, ainsi que de la littérature
globalement qualifiée de spirituelle. Citons seulement



Le Christ dans I’Ecriture selon les Peres 293

quelques-unes de ces figures. D’abord, Rahab, la prostituée
de Jéricho, figure de I'Eglise des nations sauvée par le sang
du Christ, qu'annonce le fil de laine écarlate disposé sur le
rempart, signe de reconnaissance permettant a la généreuse
prostituée et a tous les siens de bénéficier d’un salut initiale-
ment réservé aux fils d’Israél. Ensuite, Moise priant les bras
en croix, tandis que Josué triomphe des Amalécites : double
figure du salut des croyants, vainqueurs des puissances
du mal, au seul titre de la croix du Christ figurée par I'atti-
tude de Moise en priere. D’ailleurs, le nom grec de Josué,
Jésus, autorise la mise en ceuvre du modele typologique :
tel Josué, son homonyme, Jésus donne au peuple des sauvés
de traverser le fleuve qui donne acces a la Terre promise, a
savoir son propre mystere pascal (traversée des eaux de la
mort), actualisé dans le sacrement du baptéme et tendu vers
sa pleine réalisation eschatologique, aux jours du Royaume
parfaitement accompli.

On reconnait la, tout simplement, le déploiement
systématique d’un mode d’expression présent déja dans tout
le Nouveau Testament, a savoir la désignation de Jésus comme
nouvel Adam, nouveau Moise, nouvel Elie, ou bien encore le
nouveau Temple, la nouvelle Torah, la nouvelle Alliance, lui
imputant du méme coup les types ou figures de la manne,
de 'eau vive, du serpent de bronze, etc. Essentielle a I'iden-
tité chrétienne, référée a un Nouveau Testament impensable
sans une relation structurelle & I’Ancien Testament, la
typologie recoit des Apologistes sa justification proprement
théologique : si le Christ est le Verbe, la Parole de Dieu, il est
de ce fait, non seulement 'objet des Ecritures, mais "auteur
unique, voire le locuteur, de textes et de livres requs comme
Parole de Dieu. L’acclamation liturgique, censée accompa-
gner la proclamation de l'évangile, vaut aussi bien pour toute
la Bible, & commencer par I’Ancien Testament. A chaque
page du grand livre, c’est bien, aux yeux de la foi, le Christ
qui parle, et c’est de lui aussi qu’'on parle : « Acclamons la
Parole de Dieu ! — Louange a toi, Seigneur Jésus ! »



294 Yves-Marie Blanchard

Au-dela du principe typologique, valorisant les ressem-
blances entre Ancien et Nouveau Testament, le theme du
double avenement du Christ permet d’assumer les contradic-
tions affectant la figure messianique, tant chez les prophetes
que dans les psaumes, deux corpus familiers des apologistes
du deuxieme siecle. D’une part, les chants du Serviteur d'Isaie
aussi bien que les psaumes du Juste persécuté s’appliquent
aisément a "avenement historique du Verbe incarné, selon
I'humilité de la condition humaine, jusqu’a 1’abaissement
de la croix. D’autre part, les prophéties évoquant la restau-
ration d’Israél, ainsi que les psaumes désignant l'intro-
nisation royale du Fils associé a la souveraineté divine,
conviennent a 'aveénement glorieux ou parousie du Christ
glorifié au-dela de I'histoire. Ce faisant, Justin n’hésite pas
a entamer le dialogue avec les rabbins juifs, accusés de
pratiquer une lecture littéraliste, dépourvue d’ambition
théologique. En revanche, ’herméneutique chrétienne des
Ecritures se veut radicalement christologique, privilégiant
la version grecque dite des Septante, comme cela apparait
par exemple dans la controverse autour de la prophétie de
I’Emmanuel. Bref, il est déja assuré que les livres de ce que
nous appelons 1’Ancien Testament constituent un morceau
de choix du dossier christologique. Cela vaut la peine d’étre
rappelé, face a la tentation marcionite toujours récurrente
dans la conscience, ou plutot I'inconscient, de maint fidele
catholique d’aujourd’hui.

3/ La synthese d’Origeéne.

Aussi originelle que les livres du Nouveau Testament
et enracinée dans la premiere exégese chrétienne des textes
recus de l'ancien Israél, l'interprétation christologique des
Ecritures trouvera, chez Origene, non un point d’aboutisse-
ment parfaitement stable, mais un début de réflexion systéma-
tique, permettant de comprendre, aussi bien que d’évaluer,
I'immense chantier herméneutique mis en ceuvre tout au



Le Christ dans I’Ecriture selon les Peres 295

long de I'age patristique. Un principe central s"impose alors :
la pluralité des sens de I"’Ecriture, non du fait de l'auteur
supposé indécis ni d'un texte prétendument imprécis, mais
bien plut6t en raison de la diversité des lecteurs possibles.
Or, dans I’Alexandrie d’Origene, trois catégories de lecteurs
sont susceptibles de confronter leurs lectures divergentes de
la Loi et des Prophetes.

D’abord, bien str, il y a les juifs, auxquels convient
un sens littéral historique, s’en tenant a I'histoire telle
qu’elle est racontée, sans pour autant céder au littéra-
lisme. Ainsi I'exode d’Egypte raconte la naissance du
peuple d’Israél, arraché a 'esclavage d’Egypte et conduit
par Moise jusqu’aux portes de la Terre promise. Une
telle lecture n’interdit pas la prise en compte d’éléments
symboliques a 'intérieur du récit. En revanche, la signifi-
cation de I'histoire se donne a connaitre au ras du texte,
sans difficulté particuliere.

Ensuite, se trouvent les Grecs d’Alexandrie, philosophes
épris de sagesse et susceptibles de trouver dans les
Ecritures juives une nourriture spirituelle. En bon héritier
de Philon, Origene s’attache a exposer le sens spirituel
ou moral d’écrits bibliques porteurs de vérités anthro-
pologiques de portée universelle, indépendamment de
I'adhésion confessante. Ainsi I'exode d’Egypte constitue
une belle allégorie de la conversion philosophique, au
prix d’une rupture radicale avec les valeurs mondaines
symbolisées par lesclavage d’Egypte, et moyennant
un itinéraire initiatique, telles les années d’errance au
désert, menant aussi bien a l’ascension spirituelle du
Sinai qu’a l’établissement au pays de la Sagesse promise.

Enfin, les chrétiens reconnaissent dans 1'exode la figure
du mystere pascal de Jésus Christ, traversant les eaux
de la mort afin de libérer les hommes de 1’esclavage du
péché, les conduisant de ce fait jusqu’a la terre de liberté
promise aux enfants de Dieu. Ce troisieme sens, qualifié



296 Yves-Marie Blanchard

de mystique c’est-a-dire christologique, s’attache donc,
non seulement a 1'ceuvre historique de Jésus, mais a son
prolongement dans I'Eglise, a travers le baptéme et la
conversion, sans perdre de vue la tension eschatologique
appelant le plein accomplissement du mystere de gloire
affectant le Christ et les chrétiens.

De cette trilogie des sens de I'Ecriture, l'ceuvre
d’Origene, a commencer par ses homélies, se trouve saturée.
Les exemples seraient innombrables. Citons seulement la
conclusion d’une homélie sur ’Exode, centrée sur la parole
de Moise : « J’ai la voix faible et la langue embarrassée ».
Dans la derniere phrase de 1'homélie, les trois registres
du sens se trouvent remarquablement mélés, dans un jeu
habile sur les mots et leur valeur métaphorique, autrement
dit leur polysémie, si bien accordée au principe de lecture
plurielle. Auparavant, Origéne nous aura d’ailleurs, fort
utilement, précisé ce que recouvraient pour lui les appella-
tions convenues de sens moral et sens mystique.

Que dit cependant Moise ¢ Comment, pour combien de
temps, ordonne-t-il de partir d’Egypte 2 Voyons : « Nous
ferons une route de trois jours dans le désert et 1a, nous
sacrifierons au Seigneur notre Dieu. » Quelle est cette route
de trois jours ot il nous faut marcher pour sortir d’Egypte et
pouvoir parvenir au lieu ol nous devons offrir un sacrifice ?
Pour moi, par la route, j’entends Celui qui a dit : « Je suis la
route, la vérité, la vie. » C'est la route ou il nous faut mar-
cher trois jours. Car qui confessera de sa bouche que Jésus
est le Seigneur, et croira dans son cceur que Dieu |'a res-
suscité d’entre les morts le troisiéme jour, sera sauvé. C’est
donc la route de trois jours par laquelle on parvient au lieu
ou on sacrifie au Seigneur et ot on lui offre un sacrifice de
louange. Voila pour l'intelligence mystique [...]. Cherchons
aussi le sens moral, pour nous trés utile. Nous partons
d’Egypte en une marche de trois jours, si nous nous gardons
de toute souillure d’ame, de corps et d’esprit, afin que,



Le Christ dans I’Ecriture selon les Péres 297

comme a dit I’Apotre, tout notre étre, esprit, ame et corps,
soit sauvé au jour de Jésus Christ. Nous partons d’Egypte en
une marche de trois jours si, détachant notre sagesse raison-
nable, naturelle et morale des choses de ce monde, nous la
tournons vers les décisions divines. Nous partons d’Egypte
en une marche de trois jours si, purifiant en nous paroles,
actions et pensées — ce sont trois moyens de péché possibles
pour les hommes — nous devenons purs de coeur, pour étre
capables de voir Dieu. Veux-tu voir que tel est le genre
d’indications de I'Esprit Saint dans les Ecritures 2 [...] Mais
nous, si nous sortons de I’Egypte des vices, nous franchirons
les flots du siecle comme une route solide, par Jésus Christ
notre Seigneur, a qui sont gloire et puissance pour les siecles
des siecles®.

Citons encore quelques extraits d'une homélie sur le
livre des Nombres, traitant du baton d’Aaron. Comparant
les trois sens de I'Ecriture aux trois enveloppes d’une noix,
Origene établit la hiérarchie des trois niveaux d’interprétation
et précise la terminologie adaptée a une telle herméneutique.

Quel fruit a-t-il porté 2 — Des noix, dit I’Ecriture. C’est un
fruit dont la premiere enveloppe est amere ; il est protégé,
défendu par la deuxieme ; il est mangeable et nourrissant
sous la troisieme. Telle apparait a I’école du Christ la doc-
trine de la Loi et des Prophetes. Le premier aspect, celui de la
lettre, est assez amer : il prescrit la circoncision de la chair,
regle les sacrifices et tout ce qui est désigné par la lettre qui
tue. Rejette tout cela comme |’écorce amere de la noix. En
deuxiéme lieu, tu arriveras aux défenses de la coque, qui
désignent |’enseignement moral ou les regles de la maitrise
de soi. Ces défenses sont nécessaires pour protéger ce qui est
conservé a l'intérieur ; cependant, un jour, elles devront étre
brisées et, sans aucun doute, disparaitre [...]. En troisieme
lieu, a l'intérieur de ces enveloppes, tu trouveras, enfermé

6. ORIGENE, Homeélies sur I’Exode, III, M. BORRET éd., SC 321, Cerf, Paris, 1985.



298 Yves-Marie Blanchard

et caché, le sens des mysteres de la sagesse et de la science
de Dieu, qui nourrissent et rassasient les ames des saints non
seulement dans la vie présente mais aussi dans la vie future.
Tel est le fruit pontifical, dont se rassasieront, selon la pro-
messe, ceux qui ont faim et soif de la justice. Mais dans toute
"Ecriture, ce triple mode du mystere se déroule de la méme
fagon. Ainsi la Sagesse nous conseille-t-elle de graver trois
fois dans notre cceur, la parole de vérité qui réponde, dit-
elle, a ceux qui nous auront interrogés. Ainsi le patriarche
Isaac creusa-t-il trois puits, dont au troisieme seul il donne
le nom de largeur ou grandeur’.

Aussi cohérent que soit le modele ici exposé, il n’est
cependant pas uniforme dans I'ceuvre d’Origene. A maintes
reprises, et de plus en plus a mesure que l'auteur devenu
prétre se consacre davantage a I’édification des communau-
tés chrétiennes, notamment au moyen de la prédication,
Origene intervertit I'ordre des sens de I'Ecriture et leur affecte
une valeur différente. Si le sens historique littéral demeure
identique, en revanche le sens mystique vient aussitot apres,
avec pour fonction d’introduire la dimension christolo-
gique, donc la clé de lecture spécifiquement chrétienne de
textes initialement réservés a I’ancien Israél. Ainsi reporté en
troisieme place, le sens moral ne concerne plus ’'homme en
général mais la condition du chrétien, assumant le mystere
pascal dans sa propre existence, tant au plan sacramentel que
dans le domaine éthique, sans omettre la tension eschato-
logique, telle la polarité interdisant tout immobilisme ou
fixation imaginaire sur le déja la du mystere confessé, célébré,
pratiqué. La fonction parénétique I'emporte désormais sur la
perspective apologétique : il ne s’agit plus tant de convaincre
les paiens de la légitimité de l'attachement chrétien aux
Ecritures que d’instruire les fideles en les appelant a une
conversion incessante de leurs vies, a la suite du Christ.

7. ORIGENE, Homélies sur les Nombres, IX, 7, L. DOUTRELEAU éd., SC 415, Cerf, Paris,
1996.



Le Christ dans I’Ecriture selon les Péres 299

Des lors, il n'est pas étonnant que, commentant 1’Ancien
Testament, Origene juge bon de passer par le Nouveau, tant
les évangiles que les lettres de Paul, avant méme d’envisa-
ger l'actualisation des textes de la premiere Alliance et leur
application a l’existence concréte des chrétiens. C’est ainsi
que, toujours dans ’homélie sur la langue embarrassée de
Moise, Origene glisse de la montagne gravie par Moise a
celle de la Transfiguration de Jésus, avant de pouvoir envisa-
ger une application pratique du texte commenté.

Non seulement Moise recoit la promesse que le Seigneur
lui ouvrira la bouche, mais encore Aaron. Car il est dit par
allusion a lui : « Moi, j'ouvrirai ta bouche et la sienne, et je
vous enseignerai ce que vous aurez a faire. » De fait, Aaron
alla au-devant de Moise et sortit d’Egypte. Il alla au-devant
de lui, mais ou, en quel lieu ¢ C’est qu’il importe de savoir
ou va au-devant de Moise celui dont la bouche doit étre
ouverte par Dieu. Il alla au-devant de lui sur la montagne de
Dieu. Tu le vois, c’est a juste titre qu’est ouverte la bouche
d’un homme qui peut aller a une rencontre sur la montagne
de Dieu. Pierre, Jacques et Jean montérent sur la montagne
de Dieu, pour mériter de voir Jésus transfiguré, pour voir
avec lui Moise et Elie dans la gloire. Dés lors, toi, si tu ne
montes pas sur la montagne de Dieu et n’y vas pas au-devant
de Moise, c’est-a-dire si tu ne t'éléves pas au sens éminent
de la Loi, si tu n‘atteins pas la cime de l'intelligence spiri-
tuelle, ta bouche n’est pas ouverte par le Seigneur. Si tu en
restes au niveau inférieur de la lettre et entreméles de récits
judaisants la teneur de I’histoire, tu n’es pas allé au-devant
de Moise sur la montagne de Dieu, et Dieu ne t'a pas ouvert
la bouche ni enseigné ce que tu dois dire®.

Le sens christologique, c’est-a-dire le sens spirituel au
sens fort (litt. : I’acception visant le mystere, d’ott la qualifi-
cation de « mystique »), constitue donc le pivot entre le

8. ORIGENE, Homélies sur 1’Exode, 111, M. BORRET éd., SC 321, Cerf, Paris, 1985.



300 Yves-Marie Blanchard

sens littéral historique et le sens moral adapté a l'exis-
tence chrétienne. Deés lors, l'actualisation des anciennes
Ecritures suppose que le Christ les habite de part en part.
Telle est bien la regle d’or de 'herméneutique patristique
des Ecritures bibliques. Or, cela n’est possible qu’au prix,
d’abord d’un déplacement a I'intérieur du/des sens, ensuite
d’un voyage au sein du livre entier, autrement dit le canon
biblique composé de l'un et l'autre Testament (avec ou
sans « s », selon qu’on privilégie 'unité du Livre, la Bible,
ou bien I"autonomie des deux volets qui la composent). La
circulation a travers le Livre, Ancien et Nouveau Testaments
incessamment mélés, constitue en effet la caractéristique
majeure d’une exégese que nous pourrions qualifier de
« canonique », puisque fondée sur le canon comme le champ
herméneutique précédant et englobant tout fragment textuel
extrait au prix d'un découpage (péricope), mais a laquelle
convient aussi le terme d’allégorie, c’est-a-dire le fait d’aller
voir ailleurs ce qui est dit dans d’autres textes. Or, comme
Origéne ne cesse de le souligner dans ses ceuvres, 1'acces
au sens spirituel, qu’il soit théologique ou anthropolo-
gique, suppose le dépassement du sens littéral, moyennant
le recours aux éclairages regus d’autres textes bibliques,
venus a la mémoire du fait de rapprochements formels
ou thématiques, Ainsi, commentant le texte des Nombres
« sur le puits et le cantique qu’Israél a chanté aupres du
puits », Origeéne constate la faiblesse du sens littéral et
historique et se propose d’en éclairer l'interprétation au
moyen d’autres textes mentionnant un puits, d’abord dans
I’Ancien Testament puis dans les évangiles, principalement
'épisode de la Samaritaine au chapitre 4 de saint Jean. Il en
résulte la conviction que 1'Ecriture est par nature plurielle
et que le sens spirituel n"advient que moyennant I’exploita-
tion systématique de la pluralité interne au corpus biblique.
Il vaut la peine de lire en entier ce passage : bel exemple
de l'allégorie au sens origénien du terme, non pas l'exer-
cice d'un décodage formel réduisant le texte a ses unités



Le Christ dans I’Ecriture selon les Péres 301

simples, mais au contraire le déploiement d'une inter- ou
intra-textualité biblique aussi large que possible et quasi
infinie, moyennant le recours a une mémoire vive, couvrant
la somme des Ecritures, dans leur totalité et jusqu’au plus
petit détail.

Il nous a été fait lecture dans le Livre des Nombres du
passage sur le puits et sur le cantique qu’lsraél a chanté au
bord du puits ; comme a l'ordinaire, et méme peut-étre plus
abondamment encore, nous y voyons foisonner les mysteres
habituels. Voici le texte : « Et de |a ils gagnerent le puits ;
c’est le puits a propos duquel le Seigneur dit a Moise :
Rassemble le peuple et je leur donnerai de I’'eau a boire. »
Dans ce texte, il ne me semble pas qu’il faille beaucoup faire
droit a la lettre de I"histoire. Que peut signifier, en effet, que
le Seigneur ait fortement insisté auprés de Moise pour qu'il
rassemble le peuple et lui donne a boire de I'eau du puits ?
Comme si le peuple ne se serait pas réuni de lui-méme au
puits s’il avait voulu y boire ! Pourquoi donc est-il si forte-
ment enjoint au prophéte de se préoccuper de rassembler le
peuple pour puiser I'eau du puits ?

Aussi, la pauvreté de la lettre nous renvoie a la richesse
de l'intelligence spirituelle. Et c’est pourquoi je pense qu'il
faut rassembler les mystéres des puits qui se trouvent en
d’autres passages de I'Ecriture, de maniére a éclairer par
de nombreuses comparaisons les éventuelles obscurités du
passage actuel.

Ainsi, I'Esprit de Dieu par la voix de Salomon dit dans les
Proverbes : « Bois les eaux de tes réservoirs et de la source
de tes puits. Et que les eaux ne se répandent pas hors de la
source — bien que nous ayons lu en d’autres exemplaires : et
que tes eaux se répandent hors de ta source —, que tes eaux
soient pour toi seul et que personne d’étranger n’y ait part. »
Chacun de nous a donc en lui-méme, comme il est indiqué
par ces textes, un puits. Bien plus, et nous élargissons le
propos : ce n‘est pas un puits unique que chacun de nous



302

Yves-Marie Blanchard

possede, mais plusieurs, ce n’est pas un réservoir unique,
mais plusieurs. Car I’Ecriture n’a pas dit : Bois les eaux de
ton réservoir, mais de tes réservoirs, et elle n’a pas dit : de
la source de ton puits, mais de la source de tes puits. Nous
lisons que les patriarches aussi ont eu des puits : Abraham en
a eu, Isaac aussi, Jacob, je pense, aussi. Pars de ce puits, par-
cours toute I’Ecriture en y cherchant les puits et arrive aux
Evangiles. Tu y trouveras le puits sur le bord duquel notre
Sauveur était assis et se reposait apres la fatigue du voyage.
Survint une femme de Samarie qui voulait tirer de I'eau du
puits. Ft voila I'occasion d’expliquer, dans les Ecritures, la
vertu d’un ou de plusieurs puits, et de comparer les eaux ou
se déploient les secrets du mystere divin.

Car I'Ecriture dit : « Si quelqu’un boit de ces eaux — celles
du puits terrestre —, il aura encore soif ; mais celui qui boira
des eaux — que donne Jésus —, celui-la aura en lui une source
d’eau jaillissant pour la vie éternelle. » Dans un autre pas-
sage de I'Evangile, il ne s’agit plus de source ni de puits,
mais, d’'une maniere plus large, il y est dit : « Celui qui croit
en lui, des fleuves d’eau vive, comme dit IEcriture, jailliront
de son sein. » Tu le vois : celui qui croit en lui porte en soi
non plus seulement un puits, mais des puits, et non plus seu-
lement des sources, mais des fleuves : sources et fleuves non
pas ordonnés a soulager cette vie mortelle, mais a procurer
la vie éternelle.

Ainsi donc, d’apres les textes des Proverbes que nous
avons cités, ou il est question des puits en méme temps que
de la source, il faut prendre le Verbe de Dieu, comme un
puits, s’il cache un profond mystére, ou comme une source,
si elle déborde et s"écoule en faveur des peuples®.

Certes, si riche et inventive soit-elle, pareille procédure

n’est pas al’abri de débordements au prix de rapprochements

9. ORIGENE, Homélies sur les Nombres, XII, 1,1-3, L. DOUTRELEAU éd., SC 442, Cerf,
Paris, 1999.



Le Christ dans I’Ecriture selon les Péres 303

hatifs ou bien au détriment des textes eux-mémes, dont
la singularité peut se trouver diluée dans ce jeu d’inces-
sants va-et-vient. A titre d’illustration, donnons la parole
a Diodore de Tarse, I'un des meilleurs représentants de
'exégese dite « antiochienne » (par distinction d’avec I'école
d’Alexandrie, héritiere directe du grand Origeéne).

Avec l'aide de Dieu, nous donnerons, autant que pos-
sible, une explication de ces erreurs et nous ne nous écar-
terons pas de la vérité elle-méme, mais nous I'exposerons
en partant du sens historique et littéral et cela sans rejeter ni
I"anagogie ni la théorie plus élevée. Car le sens historique
ne s’oppose pas a la théorie ; au contraire, il est I'assise et
le fondement des pensées plus élevées. Il faut seulement
prendre garde que la « théorie » ne paraisse jamais détruire
le sens de base, car ce ne serait plus une théorie, mais une
allégorie. En effet, ce qui est dit en dehors du sujet n’est pas
une théorie, mais une allégorie. Et si I’Apotre appela allégo-
rie la théorie introduite par lui, il n’a jamais détruit |histoire.
Il la désigna ainsi, non par ignorance du sens des mots, mais
pour enseigner que, méme si le mot d’allégorie peut avoir
des sens différents, il est a comprendre selon la « théorie »
sans jamais porter atteinte a la nature du récit historique.
Mais ces gens qui veulent révolutionner la sainte Ecriture
et qui se croient savants, c’est génés par le sens historique,
voire en le faussant, qu’ils ont recouru a l'allégorie, non
dans l'esprit de I’Apotre, mais selon leurs vaines opinions.
lIs obligérent ainsi les lecteurs a comprendre une chose pour
une autre, par exemple démons pour abime, diable pour
dragon, et ainsi de suite. J’abrege pour ne pas étre obligé
de radoter, au moment méme ou je critique le radotage.
Ayant rejeté cela en bloc, nous ne nous interdisons pas pour
autant d’ajouter a certains passages une théorie adaptée et
d’orienter leur sens vers I'anagogie plus élevée. Par exemple,
comparer Abel et Cain a la Synagogue des juifs et a I'Eglise,
en essayant de montrer que la Synagogue des juifs est reje-



304 Yves-Marie Blanchard

tée comme I'a été le sacrifice de Cain, alors que les dons de
I'Eglise sont agréés par Dieu, comme le furent ceux d’Abel,
et en rapportant au Christ I’agneau sans défaut prescrit par
la Loi. En effet, cela n’abolit pas le sens historique, ni ne
rejette la théorie. Cette voie moyenne, associant le sens his-
torique et la théorie, affranchit de I’hellénisme, qui dit une
chose pour une autre et introduit des extravagances, et elle
ne rabaisse pas ni n’étouffe dans le judaisme. Elle oblige, en
effet, a s’en tenir au sens littéral et a le considérer avec soin,
mais elle admet qu’on aille au-dela et trouve un sens plus
élevé. Voila, en bref, ce que doit savoir celui qui va aborder
I'interprétation des psaumes sacrés'®.

Notons au passage que, si les exégetes antiochiens
remettent en cause I'usage immodéré de I'allégorie, ils n'en
sont pas moins attachés a la recherche du sens spirituel.
Toutefois, plutdt que de le cerner moyennant une vive
attention a lintertextualité intra-biblique (allegoria), ils
préferent poser leur regard (theoria) sur le texte lui-méme,
au plus pres de sa grammaire propre et compte tenu
du contexte littéraire proche, considérant au besoin les
intentions supposées de 'auteur.

Origene de son cdté, pressentant de telles critiques a
venir, et sans doute aussi les affrontant de son vivant, défend
sa position en des termes susceptibles de résumer notre
bref parcours au sein de I'immense continent que constitue
'herméneutique patristique des Ecritures bibliques :

Quiconque d’entre nous administre la parole de Dieu
creuse un puits et cherche de I'eau vive dont il puisse
réconforter ses auditeurs. Si donc je me mets, moi aussi,
a expliquer les paroles des anciens, si j'y cherche un sens
spirituel, si j'essaye d’enlever le voile de la loi et de mon-

10. DIODORE DE TARSE, Commentaire sur les Psuum/es, prologue, QCG 6, 1980,
d’apres M. FIEDROWICZ, Principes de l'interprétation de I’Ecriture dans 1'Eglise ancienne,
Traditio Christiana, Peter Lang, 1998.



Le Christ dans I’Ecriture selon les Péres 305

trer que ce qui est écrit a un sens allégorique, pour ma part
je creuse des puits. Mais aussitot les amis de la lettre vont
soulever contre moi des calomnies et me tendre des pieges,
ils vont immédiatement tramer des mesures hostiles et des
poursuites, niant que la vérité puisse subsister ailleurs que
sur terre. Mais nous, si nous sommes serviteurs d’lsaac,
aimons les puits d’eau vive et les sources. Eloignons-nous
de ces gens tracassiers et menteurs et laissons-les a la terre
qu’ils aiment. Ne cessons jamais de creuser des puits d’eau
vive. Et en expliquant tant6t de I'ancien, tant6t du nouveau,
rendons-nous semblables & ce scribe de I’Evangile dont le
Seigneur a dit qu’il tire de ses trésors des choses nouvelles et
des choses anciennes'.

Conclusion

Plutdt que de vous imposer des conclusions qui ne
feraient que répéter le contenu de cet exposé, je préfere vous
confier encore une belle affirmation de saint Jérome, toujours
dans le Commentaire de I’Ecclésiaste 3, 13 :

Mieux encore, étant donné que la chair du Seigneur est la
vraie nourriture et son sang la vraie boisson, selon I’anagogie
[autre nom du sens spirituel], il faut considérer que manger
sa chair et boire son sang, non seulement lors de la célébra-
tion du mystére, mais encore lors de la lecture des Ecritures
est le seul bien que nous ayons dans ce siecle qui est le
notre. Car la vraie nourriture et la vraie boisson que I’on tire
de la Parole de Dieu, c’est la connaissance des Ecritures!2.

Yves-Marie Blanchard
Professeur honoraire de I'Institut catholique de Paris

11. ORIGENE, Homélies sur la Genese, X111, 3, SC 7bis, Cerf, Paris, 1976.
12. Jérome lit I’Ecclésiaste, G. Fry éd., « Les Peres dans la foi » n°® 79-80, Migne,
Paris, 2001.



