
LA PRÉSENCE DU CHRIST DANS L’ÉCRITURE, 
SELON LES PÈRES

Yves-Marie Blanchard

Dans un de ses traités, Jérôme, le grand exégète de la fin 
du IVe siècle affirme :

Nous lisons les Saintes Écritures. Pour moi, je suis d’avis 
que l’Évangile, c’est le corps de Jésus et que les Saintes 
Écritures sont sa doctrine. Sans doute le texte «  Celui qui 
mage ma chair et qui boit mon sang » trouve son application 
dans le mystère eucharistique, mais le vrai corps du Christ et 
son vrai sang, c’est aussi la Parole des Écritures, c’est-à-dire 
la doctrine divine. Quand nous allons aux Mystères – les 
fidèles me comprennent –, si une parcelle vient à tomber, 
nous sommes inquiets. Quand nous entendons la Parole 
de Dieu, si nous pensons à autre chose pendant que cette 
Parole qui est le corps et le sang du Christ entre dans nos 
oreilles, quelle responsabilité n’encourrons-nous pas1 ?

En des mots presque semblables, Origène avait lui-même 
écrit :

Vous savez, vous qui avez coutume d’assister aux divins 
mystères, de quelle manière, après avoir reçu le corps du 
Seigneur, vous le gardez en toute précaution et vénération, 
de peur qu’il n’en tombe une parcelle, de peur qu’une part 
de l’offrande consacrée ne se perde. Vous vous croiriez 
coupables, et avec raison, si par votre négligence quelque 

1.  Saint Jérôme, Traité sur le psaume 147, texte cité in Cl. Ollivier, Jérôme, collection 
« Église d’hier et d’aujourd’hui », Les éditions ouvrières, Paris, 1962, p. 102.



	 Le Christ dans l’Écriture selon les Pères	 281

chose s’en perdait. Que si, pour conserver son corps, vous 
prenez tant de précaution, et à juste titre, comment croire 
qu’il y a un moindre sacrilège à négliger la parole de Dieu 
qu’à négliger son corps2 ?

Ainsi, aux yeux des pères fondateurs de l’exégèse 
biblique tant grecque que latine, l’Écriture sainte n’est pas 
seulement un objet d’étude que l’on pourrait tenir à distance, 
moyennant un effort d’objectivation préalable à une exégèse 
tant soit peu scientifique des textes donnés. L’Écriture est 
d’abord le lieu d’une présence réelle, quasi sacramentelle, 
du Christ vivant, Parole de Dieu incarnée, non seulement 
dans les espèces eucharistiques, devenues au souffle de 
l’Esprit corps et sang du Christ, mais aussi bien dans le 
corpus des Écritures, lettre morte inscrite dans le livre et 
appelée à renaître en vive parole, là encore au souffle de 
l’Esprit. Ne disons-nous pas, en présence du livre élevé 
après la proclamation de l’évangile  : « Acclamons la Parole 
de Dieu ! Louange à toi, Seigneur Jésus ! » Nos frères protes-
tants l’ont bien compris, qui toujours introduisent la liturgie 
de la Parole par une prière d’illumination, équivalente à la 
double épiclèse de la messe catholique, prononcée tant sur le 
corps eucharistique que sur le corps ecclésial. Mon bonheur, 
quant à moi, serait que l’on prononçât aussi une épiclèse 
sur le livre, manifestant ainsi la solidarité des trois corps, 
sacramentel, ecclésial, scripturaire, comme les trois modes 
inséparables d’une même et réelle présence du Christ vivant, 
ressuscité d’entre les morts.

D’ailleurs, le Concile Vatican II, dans la Constitution Dei 
Verbum 21, écrit : 

L’Église a toujours vénéré les divines Écritures, comme 
elle l’a toujours fait aussi pour le Corps même du Seigneur, 
elle qui ne cesse pas, surtout dans la sainte liturgie, de 

2.  Origène, Homélies sur l’Exode, XIII, 3, «  Les offrandes pour le tabernacle  », 
« Sources chrétiennes » 321, Cerf, Paris, 1985.



282	 Yves-Marie Blanchard	

prendre le pain de vie, sur la table tant de la Parole de Dieu 
que du Corps du Christ3, pour l’offrir aux fidèles. 

L’égalité des corps eucharistique et scripturaire étant 
ainsi rappelée, nous nous proposons de reconstituer à 
grands traits l’itinéraire ayant permis aux Pères de l’Église 
d’affirmer la réelle présence du Christ dans l’Écriture, pour 
peu qu’elle soit lue, proclamée, commentée, voire méditée, 
en Église. Trois seuils seront ainsi privilégiés au sein d’un 
ensemble vaste et diversifié. Ce seront, dans l’ordre  : 1. le 
témoignage du Nouveau Testament ; 2. l’élaboration théolo-
gique des Apologistes ; 3. la synthèse d’Origène. Il resterait 
ensuite à lire et relire tous les Pères, notamment ceux des 
quatrième et cinquième siècles. Il nous suffira, quant à nous, 
d’avoir proposé quelques repères préalables à ce travail de 
longue haleine.

1/ Le témoignage du Nouveau Testament.

Il n’est évidemment pas difficile de concevoir que la 
présence du Christ habite les livres du Nouveau Testament. 
Les évangiles, non seulement parlent de Jésus à toutes 
les pages, mais surtout lui donnent sans cesse la parole, 
tandis que les épîtres elles-mêmes ne font que déployer son 
message et en assurent l’ancrage dans la vie des communau-
tés du premier siècle. Il est, en revanche, beaucoup moins 
facile de retrouver le Christ dans l’Ancien Testament, à 
tel point que certains, à commencer par Marcion, ont cru 
voir dans la première Alliance l’exact contraire du message 
chrétien, autrement dit l’expression d’un Dieu mauvais, 
parfaite antithèse du Dieu révélé par Jésus. Cependant, la 
position tenue par les Pères, à l’opposé de celle de Marcion, 
peut se recommander de l’autorité de Jésus lui-même, tant 

3.  Et non pas : « tant sur la table de la Parole de Dieu que sur celle du Corps du 
Christ »  ; traduction malheureuse, souvent invoquée pour justifier la théorie et la 
pratique, contestables à nos yeux, des soi-disant deux tables.



	 Le Christ dans l’Écriture selon les Pères	 283

le prophète de Galilée que le Seigneur ressuscité manifesté à 
ses disciples. On aura reconnu là l’impressionnante inclusion 
des chapitres 4 et 24 de l’évangile selon Luc. 

En Luc 4, en effet, l’homéliaste de Nazareth, commen-
tant le rouleau d’Isaïe ouvert devant lui, ose affirmer  : 
«  Aujourd’hui s’accomplit cette Écriture à vos oreilles  » 
(Lc 4, 21). En effet, du fait même de sa proclamation vivante, 
devant l’assemblée de Nazareth, la parole du prophète 
acquiert une parfaite actualité  : l’écart de plusieurs siècles 
se trouve comblé, du fait que la personne de Jésus accomplit 
la figure du Messie annoncé par le prophète, tout en la 
corrigeant d’une touche universaliste plus proche d’Élie et 
Élisée que du roi national envisagé par Isaïe. Jésus a donc 
conscience, dès le temps de son ministère, d’habiter l’Écri-
ture – que l’on dira, plus tard, vétérotestamentaire – sachant 
que c’est bien de lui qu’il est question dans les oracles messia-
niques censés annoncer l’avènement d’un roi providentiel, 
envoyé de Dieu et restaurateur d’Israël. Mais les choses sont 
encore plus nettes en Luc 24, au soir de Pâques, autrement 
dit au stade de la communauté chrétienne confessant le 
Seigneur ressuscité et vivant de sa présence, certes fugitive 
et insaisissable, mais non moins réelle et capable de dynami-
ser les énergies de disciples normalement désemparés par 
la mort de leur maître et compagnon Jésus. Tant à la table 
d’Emmaüs que plus tard auprès des Onze à Jérusalem, le 
Ressuscité manifeste sa présence, aussi bien moyennant le 
signe du pain rompu qu’à travers les Écritures relues d’un 
point de vue christologique, c’est-à-dire en tant qu’elles 
le concernent lui Jésus, quoi qu’il en soit des apparences 
littéraires et sans exclusive pour tel livre en particulier.

Citons d’abord Luc 24, 27 :
Ayant commencé à partir de Moïse et des Prophètes, il 

leur interpréta dans toutes les Écritures ce [qui était] à son 
sujet.



284	 Yves-Marie Blanchard	

Puis Luc 24, 31-32 :
Leurs yeux s’ouvrirent et ils le reconnurent ; et lui-même 

leur devint invisible. Et ils se dirent entre eux : notre cœur 
n’était-il pas brûlant en nous, tandis qu’il nous parlait en 
chemin, alors qu’il nous ouvrait les Écritures ? 

Enfin Luc 24, 44-47 :
Et il leur dit  : Ce sont les paroles que je vous ai dites, 

étant encore avec vous, à savoir qu’il faut que s’accomplisse 
tout ce qui est écrit dans la Loi de Moïse, les Prophètes et les 
Psaumes, à mon sujet. Alors, il leur ouvrit l’intelligence pour 
comprendre les Écritures. Et il leur dit : Ainsi est-il écrit que 
le Christ souffrirait et se relèverait d’entre les morts le troi-
sième jour, et que serait proclamée en son nom la conver-
sion pour la rémission des péchés, à toutes les nations, en 
commençant par Jérusalem.

Ce sont bien alors toutes les Écritures d’Israël – 
Loi, Prophètes et Psaumes, ce dernier terme constituant 
l’embryon des Écrits – qui parlent du Christ, si bien que 
le Ressuscité lui-même, manifesté auprès des siens, aura 
pour tâche d’ouvrir non seulement leurs yeux et leurs 
cœurs, mais d’abord le livre et sa compréhension, selon une 
métaphore adaptée à l’entreprise herméneutique consistant à 
lire l’ancien livre selon un principe nouveau.

Si le récit de Luc constitue la référence la plus explicite 
au principe de lecture christologique des Écritures reçues de 
l’ancien Israël, d’autres allusions figurent dans le Nouveau 
Testament, à commencer par l’évangile selon Jean. Au 
chapitre 5 en effet, Jésus, évoquant le témoignage des 
Écritures à son sujet, déclare sans ambages : « Vous scrutez 
les Écritures, parce que vous pensez avoir en elles la vie 
éternelle, et ce sont elles qui témoignent à mon sujet » (5, 39). 
Et encore : « Si vous croyiez en Moïse, vous croiriez aussi en 
moi, car c’est à mon sujet qu’il a écrit. Si vous ne croyez pas 
en ses écrits, comment croirez-vous en mes paroles ? » (5, 46). 



	 Le Christ dans l’Écriture selon les Pères	 285

On ne peut rêver allusion plus juste à une Bible chrétienne 
alors en simple genèse, et appelée à associer les Écritures 
mosaïques, relues d’un point de vue christologique, et les 
paroles de Jésus recueillies par la tradition évangélique. 
D’ailleurs, à deux autres reprises, le quatrième évangile 
anticipe sur la situation postpascale marquée par l’émer-
gence d’une Écriture chrétienne en deux volets, tant l’Ancien 
Testament constitué des livres de Moïse que le Nouveau, 
formé à partir des paroles de Jésus et des récits relatifs à 
son action, même dans le contexte de passivité caractérisant 
le dernier acte de sa vie, justement qualifié de « passion ». 
C’est ainsi qu’on trouve, à l’issue du récit d’expulsion des 
marchands du Temple, la prolepse suivante : « Quand il fut 
réveillé d’entre les morts, ses disciples se remémorèrent qu’il 
avait dit cela ; ils crurent à l’Écriture et à la parole que Jésus 
avait dite  » (2, 22). De même, durant l’épisode de l’entrée 
messianique à Jérusalem  : «  Ses disciples ne comprirent 
pas cela tout d’abord, mais quand Jésus fut glorifié, ils se 
remémorèrent que cela avait été écrit à son sujet et qu’ils 
lui avaient fait cela » (12, 16). Ainsi est-il bien clair que les 
Écritures vétérotestamentaires sont aussi christocentrées 
que celles du Nouveau Testament : la présence du Christ se 
donne également dans l’ensemble de la Bible.

Or, s’il est clair que le Nouveau Testament parle de 
Jésus, voire lui donne la parole comme c’est le cas des 
évangiles (qui eux-mêmes semblent procéder de collections 
de logia secondairement enchâssés dans un cadre narratif), la 
lecture christologique de la Torah d’Israël – autrement dit sa 
conversion en Ancien Testament4 chrétien – ne peut s’opérer 
sans un minimum de méthode, imposant un dépassement 
du sens littéral. Une telle procédure apparaît dès le stade 
des épîtres authentiques de Paul, donc très tôt dans l’histoire 
chrétienne. Deux modèles sont alors sollicités : d’une part, le 

4.  Ancien Testament qui constitue évidemment la seule Écriture disponible au 
temps de Jésus et encore, pour une bonne part, à la génération suivante.



286	 Yves-Marie Blanchard	

recours à la notion de sens spirituel, non pas en opposition 
à sens «  matériel  » comme on serait tenté de le croire 
aujourd’hui, mais par distinction avec le sens premier, 
dit littéral, voire «  historique  » c’est-à-dire au niveau de 
l’histoire racontée ; d’autre part, l’appel à la typologie – autre 
forme du principe de dédoublement du sens – considérant 
les données de l’ancien texte comme des types ou figures de 
la réalité nouvelle et définitive manifestée dans la personne 
du Christ, ainsi en position d’antitype. Dans la même page 
de la première lettre aux Corinthiens (chap. 10), Paul écrit en 
effet, à propos des événements du désert advenus à Moïse et 
au peuple d’Israël, sorti d’Égypte :

[D’une part (versets 1-5)] : Je ne veux pas que vous igno-
riez, frères, que nos pères étaient tous sous la nuée et que 
tous ont traversé la mer et que tous furent baptisés en Moïse 
dans la nuée et dans la mer et que tous ont mangé la même 
nourriture spirituelle et que tous ont bu la même boisson 
spirituelle. En effet, ils buvaient à un rocher spirituel qui 
les suivait. Or, ce rocher était le Christ. Mais ce n’est pas le 
plus grand nombre qui plut à Dieu : [leurs cadavres] furent 
déposés dans le désert.

[D’autre part (versets 6 et 11)] : Ces faits furent pour nous 
des figures (litt. des figures de nous-mêmes : tupoi hèmôv), 
afin que nous ne soyons pas désireux du mal, comme ceux-
là le désirèrent (suivent des exhortations à fuir l’idolâtrie, 
la fornication, la mise à l’épreuve de Dieu, les murmures). 
Ces faits leur arrivèrent à titre de figures (litt. figurativement, 
tupikôs) ; ils furent écrits à fin d’avertissement pour nous en 
qui aboutissent les fins des temps (suit une nouvelle exhorta-
tion à tenir debout face à la tentation ou épreuve).

Nous avons donc là, parfaitement conjoints, deux 
modèles herméneutiques qui ne cesseront d’être exploités 
et développés tout au long de l’âge patristique, ayant en 
commun le principe de la pluralité des sens, du fait même de 
la diversité des lecteurs. Le sens n’est donc ni enfermé dans 



	 Le Christ dans l’Écriture selon les Pères	 287

la lettre du texte, ni dépendant exclusivement de l’auteur, 
dans ses intentions propres et au regard des conditions 
historiques contemporaines de l’acte d’écriture. Dès lors 
les lectures juive et chrétienne des textes communs sont 
nécessairement différentes, voire complémentaires, du seul 
fait que les deux groupes lecteurs sont eux-mêmes différen-
ciés par leur expression de foi, leurs rites et leurs livres, bref 
tout un univers culturel et religieux appelé à se spécifier 
au cours des siècles, à travers la figure historique de deux 
religions, certes liées de l’intérieur mais aussi bien distinctes, 
au point même de s’affronter à maintes reprises au long de 
l’histoire.

Notons au passage que ce principe de double lecture, 
tant sous la forme typologique qu’à travers la dualité des 
sens littéral et spirituel, n’est pas une pure innovation 
chrétienne, mais se trouve déjà pratiqué, non seulement 
dans l’exégèse juive d’un Philon d’Alexandrie, soucieux 
de mettre en lumière un sens anthropologique de la Torah 
accessible aux païens, au-delà du sens littéral convenant 
aux juifs, mais aussi bien dans l’herméneutique grecque 
des poèmes homériques, Iliade et Odyssée, destinés en 
premier lieu à l’éducation des enfants et des jeunes. Un tel 
usage pédagogique suppose, en effet, l’expression d’un sens 
spirituel, souvent qualifié d’allégorique, revenant à considé-
rer  : d’une part, les combats de l’Iliade comme des figures 
des conflits intérieurs à l’âme humaine exposée aux contra-
dictions des passions  ; d’autre part, les errances d’Ulys-
se comme une métaphore du parcours initiatique menant 
à la sagesse, figurée par Pénélope l’épouse fidèle attachée 
à la demeure intérieure, au-delà des multiples dangers et 
séductions successivement déjoués par le jeune aventurier. 
Ainsi, tant les poèmes homériques au service de la paideia 
gréco-romaine que la Torah d’Israël en contexte hellénis-
tique, relèvent d’une herméneutique plurielle, dès lors que 
des publics nouveaux se sont ajoutés aux lecteurs premiers, 
écoliers grecs de l’Antiquité tardive, bien différents de leurs 



288	 Yves-Marie Blanchard	

ancêtres célébrés par les poèmes homériques, ou élites 
cultivées d’Alexandrie censées s’intéresser aux Écritures 
de leurs concitoyens juifs, si nombreux dans la grande cité 
égyptienne.

Il en est de même avec l’avènement d’un groupe chrétien, 
demeuré fidèle aux Écritures juives, mais ne reconnaissant 
d’autre clé de lecture que la personne de Jésus Christ, ses 
enseignements et ses exemples, jusques et y compris son 
mystère pascal de mort, résurrection, exaltation, et propaga-
tion au souffle de l’Esprit, sans oublier la promesse de son 
avènement ou retour glorieux. Désormais donc, tout le 
mystère chrétien se donne à lire dans les Écritures reçues 
de l’ancien Israël : tel sera le principe central et incondition-
nel de l’herméneutique patristique, moyennant un certain 
nombre de variantes et d’adaptations sur lesquelles nous 
allons revenir. Au lieu d’un tombeau vide, les chrétiens 
disposent désormais d’un corpus d’Écritures susceptibles 
d’éveiller, soutenir et conforter leur pleine foi pascale. Le 
rédacteur du quatrième évangile l’avait clairement annoncé, 
commentant l’acte de foi du disciple bien aimé – « Il vit et il 
crut » (Jn 20, 8) – par cette audacieuse prolepse : « En effet, 
ils (au pluriel, incluant donc Pierre et sans doute beaucoup 
d’autres) ne savaient pas encore l’Écriture selon laquelle il 
fallait qu’il se relevât d’entre les morts » (Jn 20, 9).

2/ L’élaboration théologique des Apologistes.

Ce n’est pas ici le lieu d’étudier en détail l’hermé-
neutique des Apologistes du deuxième siècle, à commen-
cer par l’œuvre de Justin, notamment le fameux Dialogue 
avec Tryphon. Notons cependant que la question scriptu-
raire, évidemment centrale dans le Dialogue, traverse aussi, 
quoique différemment, la grande Apologie à l’empereur, 
visant explicitement les païens. C’est même là, selon moi, 
que s’exprime l’apport le plus décisif à une théologie de la 
Parole de Dieu, justifiant le principe de lecture christologique 



	 Le Christ dans l’Écriture selon les Pères	 289

de ce que nous appelons aujourd’hui l’Ancien ou Premier 
Testament.

La première visée des Apologistes est, en effet, d’établir 
la crédibilité du christianisme au regard des exigences de la 
raison, tant sur le plan théorique que dans le domaine éthique. 
On sait, par exemple, l’application de Justin à réfuter les 
accusations d’anthropophagie et de licence sexuelle fondées 
sur une fausse interprétation du langage chrétien relatif à 
l’eucharistie – « ceci est mon corps, prenez et mangez » – et 
à la charité – « aimez-vous les uns les autres » –, ce qui nous 
vaut d’ailleurs de précieuses informations sur l’assemblée 
dominicale à Rome au milieu du deuxième siècle. De même, 
au plan proprement théologique, l’affirmation du prologue 
de Jean, identifiant Jésus le Christ Fils de Dieu avec le Logos de 
la philosophie grecque, permet d’assigner au dogme chrétien 
des bases, sinon rationnelles, du moins raisonnables, au sens 
de conformes à la raison. Confessant ainsi Jésus sauveur 
du monde comme le Verbe créateur préexistant à l’univers, 
les apologistes reconnaissent en lui le Principe absolu et 
transcendant présidant tant à l’existence qu’à la permanence 
d’un univers (litt : ta panta, le tout) soumis à des lois logiques 
et universelles, accessibles à l’homme dans la mesure où ce 
dernier dispose lui-même d’une conscience intellectuelle et 
morale accordée au principe de raison universelle ou Logos, 
actif aussi bien dans l’infiniment grand (le macrocosme) 
qu’au cœur du microcosme humain. Bref, il ressort de tout 
cela que, si les philosophes grecs, à commencer par Socrate, 
ont connu partiellement le logos, en quelque sorte à l’état 
de semence, les chrétiens le reçoivent tout entier dans la 
personne même de Jésus, le Fils Monogène venu dans la chair 
assumer la finitude humaine. Ainsi peut-on soutenir, que si 
le logos divin habite l’univers et se donne, en quelque sorte, 
à reconnaître dans l’ordre sublime du monde (ce que Platon 
nommait l’harmonie des sphères), le mystère du Christ se 
dessine en filigrane de toute réalité créée, tout particulière-
ment l’être humain conçu à l’image et ressemblance de Dieu, 



290	 Yves-Marie Blanchard	

moyennant la médiation du logos divin, principe universel de 
raison, paradoxalement révélé dans la chair de Jésus.

Une telle centralité cosmique du Christ Verbe a de 
larges conséquences au plan de l’herméneutique scriptu-
raire. En effet, si le logos parle déjà chez les philosophes 
grecs, à plus forte raison manifeste-t-il sa présence tout 
au long des Écritures juives en voie de devenir l’Ancien 
Testament des chrétiens. Le mot logos ne désigne-t-il pas 
d’abord, selon la tradition d’Israël, la vive Parole de Dieu, 
non seulement active dans la création, mais source inépui-
sable d’oracles prophétiques, justement considérés comme 
inspirés dès lors que le souffle divin, l’Esprit, les porte et 
les soutient ? Si donc le Christ est bien le Logos, la Parole de 
Dieu, sa présence dans toute l’Écriture ne fait aucun doute : 
non seulement les prophètes (au sens large, Moïse étant 
généralement considéré comme le plus grand et le premier 
d’entre eux) parlent du Christ, plus ou moins directement, 
mais surtout c’est le Christ lui-même qui parle en eux et à 
travers eux, étant ainsi l’unique locuteur de textes et de livres 
reçus comme Parole de Dieu, dans le christianisme aussi bien 
que dans le judaïsme. Bien entendu, une telle christianisation 
des Écritures juives, théoriquement applicable à n’importe 
quel texte vétérotestamentaire, aura tendance à privilé-
gier certains livres, notamment les prophètes annoncia-
teurs de l’avènement messianique, mais aussi les traditions 
patriarcales pré-mosaïques, bien accordées à l’universalisme 
chrétien et à la perspective du salut pour tous, indépen-
damment de la Torah et des privilèges accordés au peuple 
de la première Alliance. Déjà, chez saint Paul, on pouvait 
observer un relatif effacement de Moïse, figure embléma-
tique de l’identité juive et de ses privilèges sotériologiques, 
en faveur d’Abraham, père des croyants de toutes origines, 
voire d’Adam le premier homme, selon la typologie des deux 
Adam, déjà suggérée dans la Torah du fait du double récit 
de création  : le premier, céleste et comme idéal  ; le second, 



	 Le Christ dans l’Écriture selon les Pères	 291

terrestre et bien conscient de la finitude humaine, jusque 
dans l’épreuve du péché.

Or, un lieu scripturaire manifeste particulièrement la 
présence de Jésus le Verbe en plein cœur des écrits bibliques. 
Il s’agit de la tradition des récits théophaniques. En effet, 
en stricte logique juive, Dieu est par essence inaccessible, 
invisible, inaudible. Si donc il se donne à entendre, parfois 
même à voir, ce ne peut être que moyennant la médiation 
de sa Parole, autrement dit son Verbe. Ainsi, pour Justin, 
ce n’est pas Dieu le Père qui parle dans le buisson ardent et 
encore moins se laisse reconnaître à travers ce buisson qui 
brûle sans se consumer. C’est bien plutôt le Verbe, c’est-à-
dire le Christ, qui se montre et s’exprime à travers le buisson 
ardent, lequel constitue de ce fait un « type » (ou figure) de 
la révélation du Dieu invisible dans l’être même de Jésus le 
Verbe incarné : « Dieu, personne ne l’a jamais vu », rappellera 
à dessein le prologue du quatrième évangile (Jn 1, 18), avant 
que Jésus ne précise à l’attention de l’apôtre Philippe : « Qui 
m’a vu, a vu le Père » (Jn 14, 9). Il en sera de même pour les 
manifestations angéliques et autres personnifications de la 
Parole divine : Justin et les Apologistes y verront simplement 
le Verbe, c’est-à-dire le Christ, autrement dit l’auto-com-
munication de Dieu, selon un processus qu’on pourrait 
qualifier d’apocalyptique au sens large de manifestation 
visible de celui qui est invisible par nature, Dieu lui-même, 
le Père inconnaissable et du même coup ineffable, sinon 
que lui-même se donne à voir et à entendre, moyennant la 
médiation de son Verbe, sa vivante Parole, faite Livre avant 
même de s’être fait chair.

À titre d’illustration, citons seulement quelques extraits 
du chapitre 63 de l’Apologie de saint Justin5 :

5.  Justin de Rome, Apologie pour les chrétiens, Ch. Munier éd., SC 507, Paris, Cerf, 
2006.



292	 Yves-Marie Blanchard	

(10) Ces paroles ont été citées en vue de démontrer que 
Jésus Christ est le Fils de Dieu et son Envoyé, parce qu’il est 
d’abord son Logos et qu’il est apparu ensuite, tantôt sous 
l’apparence d’un feu, tantôt sous une figure incorporelle  ; 
mais à notre époque, devenu homme par la volonté de Dieu, 
pour le salut du genre humain, il a accepté de souffrir tous 
les mauvais traitements que les démons avaient entrepris de 
lui faire subir par l’intermédiaire des juifs insensés.

14) Les juifs donc, parce qu’ils pensent toujours que c’est 
le Père de l’univers qui a parlé à Moïse, alors que celui qui 
lui a parlé c’est le Fils de Dieu, qui est appelé et son Ange 
et son Envoyé, se voient reprocher à juste titre, et par l’Esprit 
prophétique et par le Christ lui-même, de n’avoir connu ni 
le Père ni le Fils.

(16) Il est apparu d’abord sous la forme du feu et d’une 
figure incorporelle, à Moïse et aux autres prophètes, mais 
maintenant, aux temps de votre empire, comme nous 
l’avons dit plus haut, né d’une vierge, il est devenu homme, 
selon la volonté du Père, pour le salut de ceux qui croient en 
lui, et il a accepté d’être compté pour rien et de souffrir, afin 
de vaincre la mort par sa mort et sa résurrection.

Ainsi convaincu que dans l’Écriture, c’est toujours le 
Verbe, non pas directement le Père, qui parle et se fait voir, 
Justin n’aura aucune peine à identifier de nombreux types, 
c’est-à-dire autant de personnages, événements et institu-
tions désignant de façon spirituelle – au-delà du sens littéral, 
au demeurant légitime et nécessaire, sans quoi il n’y aurait 
pas de sens second ou figuré – la personne même du Christ, 
aussi bien dans son ministère terrestre que dans sa présence 
mystique, au sein de l’Église, pour le plus grand bien de 
ses disciples. Les exemples ne manquent pas  : la plupart 
seront repris et développés tout au long de l’âge patris-
tique et jusqu’à nos jours, moyennant le relais des traditions 
liturgiques et iconographiques, ainsi que de la littérature 
globalement qualifiée de spirituelle. Citons seulement 



	 Le Christ dans l’Écriture selon les Pères	 293

quelques-unes de ces figures. D’abord, Rahab, la prostituée 
de Jéricho, figure de l’Église des nations sauvée par le sang 
du Christ, qu'annonce le fil de laine écarlate disposé sur le 
rempart, signe de reconnaissance permettant à la généreuse 
prostituée et à tous les siens de bénéficier d’un salut initiale-
ment réservé aux fils d’Israël. Ensuite, Moïse priant les bras 
en croix, tandis que Josué triomphe des Amalécites : double 
figure du salut des croyants, vainqueurs des puissances 
du mal, au seul titre de la croix du Christ figurée par l’atti-
tude de Moïse en prière. D’ailleurs, le nom grec de Josué, 
Jésus, autorise la mise en œuvre du modèle typologique  : 
tel Josué, son homonyme, Jésus donne au peuple des sauvés 
de traverser le fleuve qui donne accès à la Terre promise, à 
savoir son propre mystère pascal (traversée des eaux de la 
mort), actualisé dans le sacrement du baptême et tendu vers 
sa pleine réalisation eschatologique, aux jours du Royaume 
parfaitement accompli. 

On reconnaît là, tout simplement, le déploiement 
systématique d’un mode d’expression présent déjà dans tout 
le Nouveau Testament, à savoir la désignation de Jésus comme 
nouvel Adam, nouveau Moïse, nouvel Élie, ou bien encore le 
nouveau Temple, la nouvelle Torah, la nouvelle Alliance, lui 
imputant du même coup les types ou figures de la manne, 
de l’eau vive, du serpent de bronze, etc. Essentielle à l’iden-
tité chrétienne, référée à un Nouveau Testament impensable 
sans une relation structurelle à l’Ancien Testament, la 
typologie reçoit des Apologistes sa justification proprement 
théologique : si le Christ est le Verbe, la Parole de Dieu, il est 
de ce fait, non seulement l’objet des Écritures, mais l’auteur 
unique, voire le locuteur, de textes et de livres reçus comme 
Parole de Dieu. L’acclamation liturgique, censée accompa-
gner la proclamation de l’évangile, vaut aussi bien pour toute 
la Bible, à commencer par l’Ancien Testament. À chaque 
page du grand livre, c’est bien, aux yeux de la foi, le Christ 
qui parle, et c’est de lui aussi qu’on parle  : « Acclamons la 
Parole de Dieu ! – Louange à toi, Seigneur Jésus ! »



294	 Yves-Marie Blanchard	

Au-delà du principe typologique, valorisant les ressem-
blances entre Ancien et Nouveau Testament, le thème du 
double avènement du Christ permet d’assumer les contradic-
tions affectant la figure messianique, tant chez les prophètes 
que dans les psaumes, deux corpus familiers des apologistes 
du deuxième siècle. D’une part, les chants du Serviteur d’Isaïe 
aussi bien que les psaumes du Juste persécuté s’appliquent 
aisément à l’avènement historique du Verbe incarné, selon 
l’humilité de la condition humaine, jusqu’à l’abaissement 
de la croix. D’autre part, les prophéties évoquant la restau-
ration d’Israël, ainsi que les psaumes désignant l’intro-
nisation royale du Fils associé à la souveraineté divine, 
conviennent à l’avènement glorieux ou parousie du Christ 
glorifié au-delà de l’histoire. Ce faisant, Justin n’hésite pas 
à entamer le dialogue avec les rabbins juifs, accusés de 
pratiquer une lecture littéraliste, dépourvue d’ambition 
théologique. En revanche, l’herméneutique chrétienne des 
Écritures se veut radicalement christologique, privilégiant 
la version grecque dite des Septante, comme cela apparaît 
par exemple dans la controverse autour de la prophétie de 
l’Emmanuel. Bref, il est déjà assuré que les livres de ce que 
nous appelons l’Ancien Testament constituent un morceau 
de choix du dossier christologique. Cela vaut la peine d’être 
rappelé, face à la tentation marcionite toujours récurrente 
dans la conscience, ou plutôt l’inconscient, de maint fidèle 
catholique d’aujourd’hui.

3/ La synthèse d’Origène.

Aussi originelle que les livres du Nouveau Testament 
et enracinée dans la première exégèse chrétienne des textes 
reçus de l’ancien Israël, l’interprétation christologique des 
Écritures trouvera, chez Origène, non un point d’aboutisse-
ment parfaitement stable, mais un début de réflexion systéma-
tique, permettant de comprendre, aussi bien que d’évaluer, 
l’immense chantier herméneutique mis en œuvre tout au 



	 Le Christ dans l’Écriture selon les Pères	 295

long de l’âge patristique. Un principe central s’impose alors : 
la pluralité des sens de l’Écriture, non du fait de l’auteur 
supposé indécis ni d’un texte prétendument imprécis, mais 
bien plutôt en raison de la diversité des lecteurs possibles. 
Or, dans l’Alexandrie d’Origène, trois catégories de lecteurs 
sont susceptibles de confronter leurs lectures divergentes de 
la Loi et des Prophètes.
•	 D’abord, bien sûr, il y a les juifs, auxquels convient 

un sens littéral historique, s’en tenant à l’histoire telle 
qu’elle est racontée, sans pour autant céder au littéra-
lisme. Ainsi l’exode d’Égypte raconte la naissance du 
peuple d’Israël, arraché à l’esclavage d’Égypte et conduit 
par Moïse jusqu’aux portes de la Terre promise. Une 
telle lecture n’interdit pas la prise en compte d’éléments 
symboliques à l’intérieur du récit. En revanche, la signifi-
cation de l’histoire se donne à connaître au ras du texte, 
sans difficulté particulière.

•	 Ensuite, se trouvent les Grecs d’Alexandrie, philosophes 
épris de sagesse et susceptibles de trouver dans les 
Écritures juives une nourriture spirituelle. En bon héritier 
de Philon, Origène s’attache à exposer le sens spirituel 
ou moral d’écrits bibliques porteurs de vérités anthro-
pologiques de portée universelle, indépendamment de 
l’adhésion confessante. Ainsi l’exode d’Égypte constitue 
une belle allégorie de la conversion philosophique, au 
prix d’une rupture radicale avec les valeurs mondaines 
symbolisées par l’esclavage d’Égypte, et moyennant 
un itinéraire initiatique, telles les années d’errance au 
désert, menant aussi bien à l’ascension spirituelle du 
Sinaï qu’à l’établissement au pays de la Sagesse promise.

•	 Enfin, les chrétiens reconnaissent dans l’exode la figure 
du mystère pascal de Jésus Christ, traversant les eaux 
de la mort afin de libérer les hommes de l’esclavage du 
péché, les conduisant de ce fait jusqu’à la terre de liberté 
promise aux enfants de Dieu. Ce troisième sens, qualifié 



296	 Yves-Marie Blanchard	

de mystique c’est-à-dire christologique, s’attache donc, 
non seulement à l’œuvre historique de Jésus, mais à son 
prolongement dans l’Église, à travers le baptême et la 
conversion, sans perdre de vue la tension eschatologique 
appelant le plein accomplissement du mystère de gloire 
affectant le Christ et les chrétiens.
De cette trilogie des sens de l’Écriture, l’œuvre 

d’Origène, à commencer par ses homélies, se trouve saturée. 
Les exemples seraient innombrables. Citons seulement la 
conclusion d’une homélie sur l’Exode, centrée sur la parole 
de Moïse  : «  J’ai la voix faible et la langue embarrassée  ». 
Dans la dernière phrase de l’homélie, les trois registres 
du sens se trouvent remarquablement mêlés, dans un jeu 
habile sur les mots et leur valeur métaphorique, autrement 
dit leur polysémie, si bien accordée au principe de lecture 
plurielle. Auparavant, Origène nous aura d’ailleurs, fort 
utilement, précisé ce que recouvraient pour lui les appella-
tions convenues de sens moral et sens mystique.

Que dit cependant Moïse ? Comment, pour combien de 
temps, ordonne-t-il de partir d’Égypte  ? Voyons  : «  Nous 
ferons une route de trois jours dans le désert et là, nous 
sacrifierons au Seigneur notre Dieu. » Quelle est cette route 
de trois jours où il nous faut marcher pour sortir d’Égypte et 
pouvoir parvenir au lieu où nous devons offrir un sacrifice ? 
Pour moi, par la route, j’entends Celui qui a dit : « Je suis la 
route, la vérité, la vie. » C’est la route où il nous faut mar-
cher trois jours. Car qui confessera de sa bouche que Jésus 
est le Seigneur, et croira dans son cœur que Dieu l’a res-
suscité d’entre les morts le troisième jour, sera sauvé. C’est 
donc la route de trois jours par laquelle on parvient au lieu 
où on sacrifie au Seigneur et où on lui offre un sacrifice de 
louange. Voilà pour l’intelligence mystique […]. Cherchons 
aussi le sens moral, pour nous très utile. Nous partons 
d’Égypte en une marche de trois jours, si nous nous gardons 
de toute souillure d’âme, de corps et d’esprit, afin que, 



	 Le Christ dans l’Écriture selon les Pères	 297

comme a dit l’Apôtre, tout notre être, esprit, âme et corps, 
soit sauvé au jour de Jésus Christ. Nous partons d’Égypte en 
une marche de trois jours si, détachant notre sagesse raison-
nable, naturelle et morale des choses de ce monde, nous la 
tournons vers les décisions divines. Nous partons d’Égypte 
en une marche de trois jours si, purifiant en nous paroles, 
actions et pensées – ce sont trois moyens de péché possibles 
pour les hommes – nous devenons purs de cœur, pour être 
capables de voir Dieu. Veux-tu voir que tel est le genre 
d’indications de l’Esprit Saint dans les Écritures ? […] Mais 
nous, si nous sortons de l’Égypte des vices, nous franchirons 
les flots du siècle comme une route solide, par Jésus Christ 
notre Seigneur, à qui sont gloire et puissance pour les siècles 
des siècles6.

Citons encore quelques extraits d’une homélie sur le 
livre des Nombres, traitant du bâton d’Aaron. Comparant 
les trois sens de l’Écriture aux trois enveloppes d’une noix, 
Origène établit la hiérarchie des trois niveaux d’interprétation 
et précise la terminologie adaptée à une telle herméneutique.

Quel fruit a-t-il porté ? – Des noix, dit l’Écriture. C’est un 
fruit dont la première enveloppe est amère  ; il est protégé, 
défendu par la deuxième  ; il est mangeable et nourrissant 
sous la troisième. Telle apparaît à l’école du Christ la doc-
trine de la Loi et des Prophètes. Le premier aspect, celui de la 
lettre, est assez amer : il prescrit la circoncision de la chair, 
règle les sacrifices et tout ce qui est désigné par la lettre qui 
tue. Rejette tout cela comme l’écorce amère de la noix. En 
deuxième lieu, tu arriveras aux défenses de la coque, qui 
désignent l’enseignement moral ou les règles de la maîtrise 
de soi. Ces défenses sont nécessaires pour protéger ce qui est 
conservé à l’intérieur ; cependant, un jour, elles devront être 
brisées et, sans aucun doute, disparaître […]. En troisième 
lieu, à l’intérieur de ces enveloppes, tu trouveras, enfermé 

6.  Origène, Homélies sur l’Exode, III, M. Borret éd., SC 321, Cerf, Paris, 1985.



298	 Yves-Marie Blanchard	

et caché, le sens des mystères de la sagesse et de la science 
de Dieu, qui nourrissent et rassasient les âmes des saints non 
seulement dans la vie présente mais aussi dans la vie future. 
Tel est le fruit pontifical, dont se rassasieront, selon la pro-
messe, ceux qui ont faim et soif de la justice. Mais dans toute 
l’Écriture, ce triple mode du mystère se déroule de la même 
façon. Ainsi la Sagesse nous conseille-t-elle de graver trois 
fois dans notre cœur, la parole de vérité qui réponde, dit-
elle, à ceux qui nous auront interrogés. Ainsi le patriarche 
Isaac creusa-t-il trois puits, dont au troisième seul il donne 
le nom de largeur ou grandeur7. 

Aussi cohérent que soit le modèle ici exposé, il n’est 
cependant pas uniforme dans l’œuvre d’Origène. À maintes 
reprises, et de plus en plus à mesure que l’auteur devenu 
prêtre se consacre davantage à l’édification des communau-
tés chrétiennes, notamment au moyen de la prédication, 
Origène intervertit l’ordre des sens de l’Écriture et leur affecte 
une valeur différente. Si le sens historique littéral demeure 
identique, en revanche le sens mystique vient aussitôt après, 
avec pour fonction d’introduire la dimension christolo-
gique, donc la clé de lecture spécifiquement chrétienne de 
textes initialement réservés à l’ancien Israël. Ainsi reporté en 
troisième place, le sens moral ne concerne plus l’homme en 
général mais la condition du chrétien, assumant le mystère 
pascal dans sa propre existence, tant au plan sacramentel que 
dans le domaine éthique, sans omettre la tension eschato-
logique, telle la polarité interdisant tout immobilisme ou 
fixation imaginaire sur le déjà là du mystère confessé, célébré, 
pratiqué. La fonction parénétique l’emporte désormais sur la 
perspective apologétique : il ne s’agit plus tant de convaincre 
les païens de la légitimité de l’attachement chrétien aux 
Écritures que d’instruire les fidèles en les appelant à une 
conversion incessante de leurs vies, à la suite du Christ. 

7.  Origène, Homélies sur les Nombres, IX, 7, L. Doutreleau éd., SC 415, Cerf, Paris, 
1996.



	 Le Christ dans l’Écriture selon les Pères	 299

Dès lors, il n’est pas étonnant que, commentant l’Ancien 
Testament, Origène juge bon de passer par le Nouveau, tant 
les évangiles que les lettres de Paul, avant même d’envisa-
ger l’actualisation des textes de la première Alliance et leur 
application à l’existence concrète des chrétiens. C’est ainsi 
que, toujours dans l’homélie sur la langue embarrassée de 
Moïse, Origène glisse de la montagne gravie par Moïse à 
celle de la Transfiguration de Jésus, avant de pouvoir envisa-
ger une application pratique du texte commenté.

Non seulement Moïse reçoit la promesse que le Seigneur 
lui ouvrira la bouche, mais encore Aaron. Car il est dit par 
allusion à lui : « Moi, j’ouvrirai ta bouche et la sienne, et je 
vous enseignerai ce que vous aurez à faire. » De fait, Aaron 
alla au-devant de Moïse et sortit d’Égypte. Il alla au-devant 
de lui, mais où, en quel lieu ? C’est qu’il importe de savoir 
où va au-devant de Moïse celui dont la bouche doit être 
ouverte par Dieu. Il alla au-devant de lui sur la montagne de 
Dieu. Tu le vois, c’est à juste titre qu’est ouverte la bouche 
d’un homme qui peut aller à une rencontre sur la montagne 
de Dieu. Pierre, Jacques et Jean montèrent sur la montagne 
de Dieu, pour mériter de voir Jésus transfiguré, pour voir 
avec lui Moïse et Élie dans la gloire. Dès lors, toi, si tu ne 
montes pas sur la montagne de Dieu et n’y vas pas au-devant 
de Moïse, c’est-à-dire si tu ne t’élèves pas au sens éminent 
de la Loi, si tu n’atteins pas la cime de l’intelligence spiri-
tuelle, ta bouche n’est pas ouverte par le Seigneur. Si tu en 
restes au niveau inférieur de la lettre et entremêles de récits 
judaïsants la teneur de l’histoire, tu n’es pas allé au-devant 
de Moïse sur la montagne de Dieu, et Dieu ne t’a pas ouvert 
la bouche ni enseigné ce que tu dois dire8.

Le sens christologique, c’est-à-dire le sens spirituel au 
sens fort (litt. : l’acception visant le mystère, d’où la qualifi-
cation de «  mystique  »), constitue donc le pivot entre le 

8.  Origène, Homélies sur l’Exode, III, M. Borret éd., SC 321, Cerf, Paris, 1985.



300	 Yves-Marie Blanchard	

sens littéral historique et le sens moral adapté à l’exis-
tence chrétienne. Dès lors, l’actualisation des anciennes 
Écritures suppose que le Christ les habite de part en part. 
Telle est bien la règle d’or de l’herméneutique patristique 
des Écritures bibliques. Or, cela n’est possible qu’au prix, 
d’abord d’un déplacement à l’intérieur du/des sens, ensuite 
d’un voyage au sein du livre entier, autrement dit le canon 
biblique composé de l’un et l’autre Testament (avec ou 
sans «  s  », selon qu’on privilégie l’unité du Livre, la Bible, 
ou bien l’autonomie des deux volets qui la composent). La 
circulation à travers le Livre, Ancien et Nouveau Testaments 
incessamment mêlés, constitue en effet la caractéristique 
majeure d’une exégèse que nous pourrions qualifier de 
« canonique », puisque fondée sur le canon comme le champ 
herméneutique précédant et englobant tout fragment textuel 
extrait au prix d’un découpage (péricope), mais à laquelle 
convient aussi le terme d’allégorie, c’est-à-dire le fait d’aller 
voir ailleurs ce qui est dit dans d’autres textes. Or, comme 
Origène ne cesse de le souligner dans ses œuvres, l’accès 
au sens spirituel, qu’il soit théologique ou anthropolo-
gique, suppose le dépassement du sens littéral, moyennant 
le recours aux éclairages reçus d’autres textes bibliques, 
venus à la mémoire du fait de rapprochements formels 
ou thématiques, Ainsi, commentant le texte des Nombres 
«  sur le puits et le cantique qu’Israël a chanté auprès du 
puits  », Origène constate la faiblesse du sens littéral et 
historique et se propose d’en éclairer l’interprétation au 
moyen d’autres textes mentionnant un puits, d’abord dans 
l’Ancien Testament puis dans les évangiles, principalement 
l’épisode de la Samaritaine au chapitre 4 de saint Jean. Il en 
résulte la conviction que l’Écriture est par nature plurielle 
et que le sens spirituel n’advient que moyennant l’exploita-
tion systématique de la pluralité interne au corpus biblique. 
Il vaut la peine de lire en entier ce passage  : bel exemple 
de l’allégorie au sens origénien du terme, non pas l’exer-
cice d’un décodage formel réduisant le texte à ses unités 



	 Le Christ dans l’Écriture selon les Pères	 301

simples, mais au contraire le déploiement d’une inter- ou 
intra-textualité biblique aussi large que possible et quasi 
infinie, moyennant le recours à une mémoire vive, couvrant 
la somme des Écritures, dans leur totalité et jusqu’au plus 
petit détail.

Il nous a été fait lecture dans le Livre des Nombres du 
passage sur le puits et sur le cantique qu’Israël a chanté au 
bord du puits ; comme à l’ordinaire, et même peut-être plus 
abondamment encore, nous y voyons foisonner les mystères 
habituels. Voici le texte  : « Et de là ils gagnèrent le puits  ; 
c’est le puits à propos duquel le Seigneur dit à Moïse  : 
Rassemble le peuple et je leur donnerai de l’eau à boire. » 
Dans ce texte, il ne me semble pas qu’il faille beaucoup faire 
droit à la lettre de l’histoire. Que peut signifier, en effet, que 
le Seigneur ait fortement insisté auprès de Moïse pour qu’il 
rassemble le peuple et lui donne à boire de l’eau du puits ? 
Comme si le peuple ne se serait pas réuni de lui-même au 
puits s’il avait voulu y boire ! Pourquoi donc est-il si forte-
ment enjoint au prophète de se préoccuper de rassembler le 
peuple pour puiser l’eau du puits ?

Aussi, la pauvreté de la lettre nous renvoie à la richesse 
de l’intelligence spirituelle. Et c’est pourquoi je pense qu’il 
faut rassembler les mystères des puits qui se trouvent en 
d’autres passages de l’Écriture, de manière à éclairer par 
de nombreuses comparaisons les éventuelles obscurités du 
passage actuel.

Ainsi, l’Esprit de Dieu par la voix de Salomon dit dans les 
Proverbes : « Bois les eaux de tes réservoirs et de la source 
de tes puits. Et que les eaux ne se répandent pas hors de la 
source – bien que nous ayons lu en d’autres exemplaires : et 
que tes eaux se répandent hors de ta source –, que tes eaux 
soient pour toi seul et que personne d’étranger n’y ait part. » 
Chacun de nous a donc en lui-même, comme il est indiqué 
par ces textes, un puits. Bien plus, et nous élargissons le 
propos  : ce n’est pas un puits unique que chacun de nous 



302	 Yves-Marie Blanchard	

possède, mais plusieurs, ce n’est pas un réservoir unique, 
mais plusieurs. Car l’Écriture n’a pas dit  : Bois les eaux de 
ton réservoir, mais de tes réservoirs, et elle n’a pas dit : de 
la source de ton puits, mais de la source de tes puits. Nous 
lisons que les patriarches aussi ont eu des puits : Abraham en 
a eu, Isaac aussi, Jacob, je pense, aussi. Pars de ce puits, par-
cours toute l’Écriture en y cherchant les puits et arrive aux 
Évangiles. Tu y trouveras le puits sur le bord duquel notre 
Sauveur était assis et se reposait après la fatigue du voyage. 
Survint une femme de Samarie qui voulait tirer de l’eau du 
puits. Et voilà l’occasion d’expliquer, dans les Écritures, la 
vertu d’un ou de plusieurs puits, et de comparer les eaux où 
se déploient les secrets du mystère divin.

Car l’Écriture dit : « Si quelqu’un boit de ces eaux – celles 
du puits terrestre –, il aura encore soif ; mais celui qui boira 
des eaux – que donne Jésus –, celui-là aura en lui une source 
d’eau jaillissant pour la vie éternelle. » Dans un autre pas-
sage de l’Évangile, il ne s’agit plus de source ni de puits, 
mais, d’une manière plus large, il y est dit : « Celui qui croit 
en lui, des fleuves d’eau vive, comme dit l’Écriture, jailliront 
de son sein. » Tu le vois : celui qui croit en lui porte en soi 
non plus seulement un puits, mais des puits, et non plus seu-
lement des sources, mais des fleuves : sources et fleuves non 
pas ordonnés à soulager cette vie mortelle, mais à procurer 
la vie éternelle.

Ainsi donc, d’après les textes des Proverbes que nous 
avons cités, où il est question des puits en même temps que 
de la source, il faut prendre le Verbe de Dieu, comme un 
puits, s’il cache un profond mystère, ou comme une source, 
si elle déborde et s’écoule en faveur des peuples9.

Certes, si riche et inventive soit-elle, pareille procédure 
n’est pas à l’abri de débordements au prix de rapprochements 

9.  Origène, Homélies sur les Nombres, XII, 1,1-3, L. Doutreleau éd., SC 442, Cerf, 
Paris, 1999.



	 Le Christ dans l’Écriture selon les Pères	 303

hâtifs ou bien au détriment des textes eux-mêmes, dont 
la singularité peut se trouver diluée dans ce jeu d’inces-
sants va-et-vient. À titre d’illustration, donnons la parole 
à Diodore de Tarse, l’un des meilleurs représentants de 
l’exégèse dite « antiochienne » (par distinction d’avec l’école 
d’Alexandrie, héritière directe du grand Origène).

Avec l’aide de Dieu, nous donnerons, autant que pos-
sible, une explication de ces erreurs et nous ne nous écar-
terons pas de la vérité elle-même, mais nous l’exposerons 
en partant du sens historique et littéral et cela sans rejeter ni 
l’anagogie ni la théorie plus élevée. Car le sens historique 
ne s’oppose pas à la théorie ; au contraire, il est l’assise et 
le fondement des pensées plus élevées. Il faut seulement 
prendre garde que la « théorie » ne paraisse jamais détruire 
le sens de base, car ce ne serait plus une théorie, mais une 
allégorie. En effet, ce qui est dit en dehors du sujet n’est pas 
une théorie, mais une allégorie. Et si l’Apôtre appela allégo-
rie la théorie introduite par lui, il n’a jamais détruit l’histoire. 
Il la désigna ainsi, non par ignorance du sens des mots, mais 
pour enseigner que, même si le mot d’allégorie peut avoir 
des sens différents, il est à comprendre selon la « théorie » 
sans jamais porter atteinte à la nature du récit historique. 
Mais ces gens qui veulent révolutionner la sainte Écriture 
et qui se croient savants, c’est gênés par le sens historique, 
voire en le faussant, qu’ils ont recouru à l’allégorie, non 
dans l’esprit de l’Apôtre, mais selon leurs vaines opinions. 
Ils obligèrent ainsi les lecteurs à comprendre une chose pour 
une autre, par exemple démons pour abîme, diable pour 
dragon, et ainsi de suite. J’abrège pour ne pas être obligé 
de radoter, au moment même où je critique le radotage. 
Ayant rejeté cela en bloc, nous ne nous interdisons pas pour 
autant d’ajouter à certains passages une théorie adaptée et 
d’orienter leur sens vers l’anagogie plus élevée. Par exemple, 
comparer Abel et Caïn à la Synagogue des juifs et à l’Église, 
en essayant de montrer que la Synagogue des juifs est reje-



304	 Yves-Marie Blanchard	

tée comme l’a été le sacrifice de Caïn, alors que les dons de 
l’Église sont agréés par Dieu, comme le furent ceux d’Abel, 
et en rapportant au Christ l’agneau sans défaut prescrit par 
la Loi. En effet, cela n’abolit pas le sens historique, ni ne 
rejette la théorie. Cette voie moyenne, associant le sens his-
torique et la théorie, affranchit de l’hellénisme, qui dit une 
chose pour une autre et introduit des extravagances, et elle 
ne rabaisse pas ni n’étouffe dans le judaïsme. Elle oblige, en 
effet, à s’en tenir au sens littéral et à le considérer avec soin, 
mais elle admet qu’on aille au-delà et trouve un sens plus 
élevé. Voilà, en bref, ce que doit savoir celui qui va aborder 
l’interprétation des psaumes sacrés10.

Notons au passage que, si les exégètes antiochiens 
remettent en cause l’usage immodéré de l’allégorie, ils n’en 
sont pas moins attachés à la recherche du sens spirituel. 
Toutefois, plutôt que de le cerner moyennant une vive 
attention à l’intertextualité intra-biblique (allègoria), ils 
préfèrent poser leur regard (theoria) sur le texte lui-même, 
au plus près de sa grammaire propre et compte tenu 
du contexte littéraire proche, considérant au besoin les 
intentions supposées de l’auteur.

Origène de son côté, pressentant de telles critiques à 
venir, et sans doute aussi les affrontant de son vivant, défend 
sa position en des termes susceptibles de résumer notre 
bref parcours au sein de l’immense continent que constitue 
l’herméneutique patristique des Écritures bibliques :

Quiconque d’entre nous administre la parole de Dieu 
creuse un puits et cherche de l’eau vive dont il puisse 
réconforter ses auditeurs. Si donc je me mets, moi aussi, 
à expliquer les paroles des anciens, si j’y cherche un sens 
spirituel, si j’essaye d’enlever le voile de la loi et de mon-

10.  Diodore de Tarse, Commentaire sur les Psaumes, prologue, CCG 6, 1980, 
d’après M. Fiedrowicz, Principes de l’interprétation de l’Écriture dans l’Église ancienne, 
Traditio Christiana, Peter Lang, 1998.



	 Le Christ dans l’Écriture selon les Pères	 305

trer que ce qui est écrit a un sens allégorique, pour ma part 
je creuse des puits. Mais aussitôt les amis de la lettre vont 
soulever contre moi des calomnies et me tendre des pièges, 
ils vont immédiatement tramer des mesures hostiles et des 
poursuites, niant que la vérité puisse subsister ailleurs que 
sur terre. Mais nous, si nous sommes serviteurs d’Isaac, 
aimons les puits d’eau vive et les sources. Éloignons-nous 
de ces gens tracassiers et menteurs et laissons-les à la terre 
qu’ils aiment. Ne cessons jamais de creuser des puits d’eau 
vive. Et en expliquant tantôt de l’ancien, tantôt du nouveau, 
rendons-nous semblables à ce scribe de l’Évangile dont le 
Seigneur a dit qu’il tire de ses trésors des choses nouvelles et 
des choses anciennes11. 

Conclusion

Plutôt que de vous imposer des conclusions qui ne 
feraient que répéter le contenu de cet exposé, je préfère vous 
confier encore une belle affirmation de saint Jérôme, toujours 
dans le Commentaire de l’Ecclésiaste 3, 13 :

Mieux encore, étant donné que la chair du Seigneur est la 
vraie nourriture et son sang la vraie boisson, selon l’anagogie 
[autre nom du sens spirituel], il faut considérer que manger 
sa chair et boire son sang, non seulement lors de la célébra-
tion du mystère, mais encore lors de la lecture des Écritures 
est le seul bien que nous ayons dans ce siècle qui est le 
nôtre. Car la vraie nourriture et la vraie boisson que l’on tire 
de la Parole de Dieu, c’est la connaissance des Écritures12.

Yves-Marie Blanchard 
Professeur honoraire de l’Institut catholique de Paris

11.  Origène, Homélies sur la Genèse, XIII, 3, SC 7bis, Cerf, Paris, 1976.
12.  Jérôme lit l’Ecclésiaste, G. Fry éd., « Les Pères dans la foi » n° 79-80, Migne, 

Paris, 2001.


