
CÉSAIRE D’ARLES ET LA FORCE LITURGIQUE  
DE SA PRÉDICATION 

Dominique Bertrand

1/ Entre Léon le Grand et Grégoire le Grand

Les deux papes, Léon Ier et Grégoire Ier, à un siècle et 
demi de distance et non sans avoir été l’un et l’autre des 
papes d’une intense activité doctrinale et pastorale, n’en 
ont pas moins été des fondateurs de la liturgie de l’Église 
catholique1. On doit au premier la mise en place de l’année 
liturgique toujours actuelle avec l’institution du cycle de 
Noël et de l’Épiphanie en plus du cycle de Pâques et de 
la sanctification du temps ordinaire par les quatre-temps. 
Le second a introduit le temps de l’Avent en ouverture de 
l’année liturgique. L’un et l’autre ont soutenu ces innova-
tions par leur prédication. Il va être éclairant de mener une 
comparaison entre ces deux pasteurs d’une puissante vitalité 
et Césaire d’Arles, qui certes, ne fut pas un pape, mais qui, 
comme primat de tout le sud-ouest de la France, a bel et bien 
déployé une énergie de fondateur d’Église. 

Il n’y a pas à mettre au crédit de Césaire des inventions 
liturgiques mémorables. Placé historiquement entre les deux 
papes, il a accompagné son zèle apostolique, comme Léon 
et Grégoire et, en un sens, bien plus qu’eux, d’une constante 

1.  Voir D. Bertrand, «  La dynamique de l’année liturgique selon Léon le 
Grand », Liturgie 155, décembre 2011, p. 316-341 ; « Grégoire le Grand et l’invention 
de l’Avent liturgique », Liturgie 175, Novembre 2016, p. 299-320.



	 Césaire d’Arles et la force liturgique...	 307

présence à l’ambon. Concernant les rites, il contribue à 
officialiser en Gaule l’organisation léonienne des grands 
cycles liturgiques. Dans la masse de ses 238 sermons2, on 
compte trente pièces relevant des fêtes de Noël (2), de 
l’Épiphanie (6), du Carême (3), de Pâques (4), de l’Ascension 
(3) et des fêtes de saints (12). Il annonce Grégoire par deux 
homélies sur l’Avent. Et il s’inscrit dans une initiative propre 
à la Gaule, celle des Litanies (3 sermons), popularisées par 
les Rogations et romanisées par Grégoire. Ainsi, pour ce 
qui est des rites, Césaire suit le mouvement entre les deux 
papes, tout en manifestant le désir d’une sorte de carême 
avant la fête de la nativité du Seigneur. Mais, pour ce qui est 
de fonder la liturgie dans la Parole de Dieu, lue, proclamée 
et commentée, il a commencé à apparaître à la fin du siècle 
dernier comme un maître. 

2/ Présentation de la prédication de Césaire

Avant d’entrer dans le cœur de cette maîtrise, dire 
quelque chose du monument qui nous occupe est indispen-
sable. Et il faut auparavant évoquer la découverte tardive 
du prédicateur Césaire, dont les œuvres n’ont acquis leur 
véritable dimension qu’avec leur édition en 1937 et 1942 
grâce au travail de géant de dom Germain Morin, moine 
de Maredsous. À part une vingtaine de textes, publiés avec 
des erreurs par Migne3, tout l’héritage de l’évêque primat 
d’Arles (504-542) s’était perdu sous des formes diverses 
dans la transmission médiévale de la littérature patristique. 
D’une part, en effet, dans les décennies qui ont suivi la mort 
de Césaire, la Provence a traversé une période d’agressions 
sarrasines qui ont effacé la mémoire de ce fondateur. D’autre 
part et surtout, Césaire, qui avait particulièrement soigné la 

2.  Voir l’édition princeps par dom Germain Morin : Sancti Caesarii Arelatensis, 
Sermones 1 et 2, Corpus christianorum series latina 103 et 104, Brepols, Turnhout 19532. 
Ces ouvrages seront cités désormais Sermones Caessarii 1 ou 2. 

3.  Voir S. Caesarius episc. Arelatensis, Sermones, PL 67 1041-1090. 



308	 Dominique Bertrand

diffusion de ses enseignements, plaçait systématiquement 
ses propres œuvres sous la signature de ses grands prédéces-
seurs. Il va ainsi disparaître parmi ce qu’on a pris fausse-
ment pour des œuvres d’Augustin, Ambroise, Athanase, 
Éphrem, etc. Mais cet héritage agit en sous-main, et recopié 
soit dans des dossiers d’homélies émanant des ateliers de 
copie d’Arles, soit dans les recueils de sermons en pièces 
détachées, il inonde l’Europe. Il a fallu le tact littéraire et 
théologique de notre bénédictin pour rassembler le puzzle 
travesti. Bien des manuscrits épars sont en fait identiques 
et permettent ainsi d’améliorer les textes originaux. Dès 
1956, une quinzaine d’années après l’édition princeps, et 
jusqu’en 1973, l’ensemble est traduit en anglais par la Catholic 
University of America, ce qui a suscité des recherches et une 
très belle littérature internationale à propos de Césaire. 
En 1974, les Sources Chrétiennes commencent à publier 
en langue française cette œuvre majeure avec une partie 
du sermonnaire, des règles monastiques et une vita quasi 
contemporaine de l’auteur4. 

À part quelques dossiers diffusés demeurés en l’état5, 

cette prédication ne présente en rien la belle ordonnance que 
Léon et Grégoire ont voulu et su donner à la leur6. Les raisons 
de ce désordre viennent d’être rappelées. Le rangement est 
donc celui de dom Morin qui l’organise, quant à lui, de façon 
thématique. Comme tel, il est déjà très caractéristique de la 
largeur de vues et d’intérêts manifestée par le très fécond 

4.  Saint Caesarius of Arles, Sermons 1, 2, 3, trad. M.M. Mueller, Catholic 
Universiy of America Press, Washington, Sermons 1 = 1-80, 1956 et 1985  ; 2 = 
81-186, 1964 et 1981 ; 3 = 187-238, 1973. Dans la collection des Sources Chrétiennes, 
Césaire d’Arles, Œuvres monastiques, I Œuvres pour les moniales, SC 345 ; II Œuvres 
pour les moines, SC 398  ; Sermons au peuple, SC 175, 243 et 330  ; Sermons sur l’Écri-
ture I, SC 447 ; Cyprien de Toulon et autres, Vie de Césaire d’Arles, SC 536. Seuls les 
Sermons au peuple et les Sermons sur l’Écriture sont utilisés à plusieurs reprises dans 
ce travail ; ils seront présentés lors de leur première citation. Le chiffre précédé de 
n° indique le numéro du sermon dans la liste de dom Morin. 

5.  Voir Sermons 1, « Praefatio », « De collectionibus homiliarum quae ab ipso Caesario 
ortum quoquo modo videntur habuisse », p. XXIV-LXXXVI. 

6.  Voir les articles cités note 1. 



	 Césaire d’Arles et la force liturgique...	 309

intermédiaire entre Léon et Grégoire, lequel, au bout du 
compte, figure comme étant l’orateur chrétien de langue 
latine le plus productif après Augustin7.

Aussi est-ce déjà entrer dans la force liturgique de la 
prédication de Césaire que d’en donner une idée, à l’aide 
de la table des matières mise au point de façon classique 
par dom Morin8. Les grandes parties, qui se subdivisent 
à leur tour, sont les suivantes  : de 1 à 80 sont éditées les 
Admonitions, titre qui ressort des textes et qui a été traduit 
avec justesse aux Sources Chrétiennes par Sermons au peuple, 
en gros les homélies dominicales ; de 81 à186, les enseigne-
ments sur l’Écriture  ; de 187 à 213, les fêtes du propre de 
l’Avent à la Pentecôte ; de 214 à 224, les fêtes des saints ; de 
224 à 232, les dédicaces et anniversaires  ; de 233 à 238, les 
exhortations aux moines. 

Les Admonitions ont des chances d’être rangées selon 
l’ordre originaire des dossiers, au moins pour les premières 
de la liste qui se retrouvent dans les manuscrits les mieux 
conservés. Adaptées aux circonstances et à toutes les nuances 
de la vie ordinaire, elles ne s’en organisent pas moins avec 
une certaine cohérence. Tout commence par un bel ensemble 
sur la Parole de Dieu et le bienfait de la fréquentation des 
Écritures (1-11), puis une autre série traite des caractéris-
tiques de la vie chrétienne (12-20). La charité est ensuite 
développée (21-30), prolongée par le sens social de la dîme, 
disons du denier du culte (31-34), mais aussi par l’insistance 
typique de Césaire sur le pardon aux ennemis (35-40). Les 
différents aspects de la vie morale sont évoqués et Césaire 
ne mâche pas ses mots pour enseigner les bonnes mœurs 

7.  Les volumes 15 à 22 des Œuvres complètes de Saint Augustin, suivant l’édition 
des Mauristes, Louis Vivès, Paris 1873, comptent 309 sermons au peuple. Il faut bien 
entendu leur ajouter les commentaires bibliques sur les Psaumes, saint Jean, etc. 

8.  Le tome 2 des Sermones Caesarii offre des index très utiles concernant les cita-
tions bibliques, p. 991-1011, l’index des noms et des thèmes, p. 1012-1065, l’index 
des mots et des expressions, p. 1012-1103, enfin la liste des sermons selon les cinq 
classes où ils ont été rangés par dom Morin, p. 1113-1130.



310	 Dominique Bertrand

à partir les vices contraires  : l’adultère (41-45)9, l’ivrognerie 
(48-52), l’orgueil (487-52), les relents de paganisme (53-55). 
Puis se regroupent les grandes vérités du Jugement dernier, 
de la Pénitence publique qui est encore en vigueur, des 
malheurs des temps (56-75). Les derniers sermons traitent 
de la bonne façon de vivre les rassemblements liturgiques, 
notamment par la psalmodie en latin et en grec (sic, 76-80). 

Les sermons bibliques ouvrent, eux aussi, un horizon à 
la fois vaste et original, tant à partir de l’Ancien Testament (63 
sermons) que du Nouveau (42)10. À propos de ce monument, 
plusieurs remarques s’imposent. Tout d’abord, des séries 
apparaissent qui dénotent des enseignements continus, en 
dehors des célébrations eucharistiques, par exemple lors 
des carêmes, de telle sorte que l’Ancien Testament a pu être 
commenté de la Genèse aux Livres de Sagesse à plusieurs 
reprises et chaque fois à frais nouveaux. Les patriarches sont 
honorés par quatorze sermons (81-94), et la sortie de l’Égypte, 
dix-huit (95-113), l’installation dans la Terre promise, sept 
(114-120), les rois et les prophètes, dix (121-130), dont un 
épisode rarement commenté, Élisée et le fer de hache noyé11, 
le reste recouvrant Job, les Psaumes, les Proverbes, Sirach, 
Isaïe et l’annonce du Messie souffrant, Jonas, douze en tout 
(131-143). Dans le Nouveau Testament, les évangélistes sont 
largement exploités, sauf Marc une seule fois, mais surtout 
Matthieu treize fois (145-158). Les onze sermons finals sont 
dévolus aux apôtres, Actes et Lettres. Tout est là dans la 
durée. Il faut noter, deuxièmement, que les lectures ne sont 
pas celles de textes suivis. Elles sont choisies, comme dans 

9.  M.-J. Delage, dans son introduction aux Sermons au peuple (voir note 4), donne 
une bonne explication de cette explosion de l’adultère en Arles à cette époque : c’est 
dû à la promiscuité des maîtres et des esclaves dans les familles (SC 175, p. 131-133). 
Césaire signale lui-même le fait, ibid. 2, n° 41, p. 282-283, § 2.  

10.  Voir la note 8 la liste des sermons par catégories.
11.  Voir Sermones Caesarii 1, 130, p. 525-538. Seul Irénée, en Occident a également 

commenté 2 R 6, 1-7.  



	 Césaire d’Arles et la force liturgique...	 311

les homélies d’Origène12. Prenons, par exemple, ce qui a été 
prélevé de l’épopée d’Abraham : sa vocation, le sacrifice des 
animaux divisés, les trois hommes de Mambré, le sacrifice 
d’Isaac, la quête de l’épouse, la maternité de Rébecca (82-86). 
L’éventail est judicieux, ouvert. Et qu’a-t-il commenté dans 
Luc  ? «  L’homme bon sort du bon trésor de son cœur de 
bonnes choses » (3 fois), le figuier et l’engrais, le père et les 
deux fils, le riche et Lazare (2 fois et très souvent repris en 
allusion), «  le royaume de Dieu est au-dedans de vous  ». 
Luc a donc été utilisé pour les enseignements qu’il rapporte. 
Troisièmement, dans ce foisonnement qui suppose une 
véritable complicité avec les Écritures, Césaire recommande 
de ne pas s’arrêter au sens historique, mais de creuser les 
sens spirituels, c’est-à-dire l’actualisation dans la vie des 
chrétiens et des chrétiennes. Pour l’Ancien Testament, c’est 
surtout le sens allégorique et théologique. Tout, et dans les 
détails, comme le fer de hache d’Élisée, y annonce et signifie 
le Christ et son Église. Pour le Nouveau, le sens tropologique 
ou moral fait culminer l’enseignement dans la consécration 
de la charité qui va de la Trinité agissant en chacun vers tout 
l’homme et tous les hommes.

Un dernier aspect de la souplesse de notre orateur est sa 
capacité à s’adresser à des auditoires hétérogènes. Certes, la 
majorité de ses interventions a pour cadre la cathédrale. Mais 
il se tourne vers les moniales :

Moi, en effet, bien que je sois conscient de mes péchés et 
que je n’ignore pas votre chasteté, j’ai cependant l’audace, 
tiède que je suis, d’exhorter des âmes ferventes13.

12.  Voir par exemple Origène, Homélies sur la Genèse, texte des Graecorum chris-
tianorum Scripta, traduction et annotation L. Doutreleau, SC 7bis, Cerf, Paris 20035. 
Les 12 homélies de Césaire ne recoupent pas exactement les 16 d’Origène, mais une 
comparaison attentive serait intéressante. 

13.  Œuvres pour les moniales, édition A. de Vogüé et J. Courreau, SC 345, Cerf, 
Paris 1988, « Césaire évêque, le moindre serviteur des serviteurs de Dieu à sa sainte 
sœur Césarie, abbesse et à toute sa communauté, salut éternel dans le Christ  », 
p. 294-295. 



312	 Dominique Bertrand

Vers les moines : 
C’est plus dans l’esprit de quelqu’un qui craint que de 

quelqu’un qui reprend que j’ose parler puisque l’Apôtre dit : 
« Faites votre salut avec crainte et tremblement14… »

Ou vers les chrétiens et chrétiennes d’une obscure 
paroisse :

Si nous pouvions nous présenter plus fréquemment à 
votre charité, frères très chers, nous pourrions, avec l’aide du 
Christ, répandre dans vos saintes âmes sinon des ruisseaux 
abondants, à coup sûr au moins quelques gouttelettes pui-
sées aux riches sources des saintes Écritures15.

En Arles même, il sait distinguer les lettrés et la plèbe 
et imposer à tous, cela est bien connu, la parole la plus 
commune, ce qui ne veut pas dire, nous le verrons plus 
tard, sans effets ni éclats. Il convient de citer ici la finale de 
l’« Admonition 1 », vrai discours-programme de primat : 

Mais on dit  : je n’ai pas de mémoire et n’ai pas d’élo-
quence pour proclamer la parole de Dieu. Je crains, mes très 
pieux seigneurs, que cette excuse ne puisse nullement nous 
servir de défense dans ce terrible jugement [dernier], à nous 
qui savons parfaitement bien que notre Seigneur a choisi, de 
préférence aux savants et aux rhéteurs, des pêcheurs illet-
trés pour prêcher la parole du Seigneur. Aussi, même si se 
trouve en quelque évêque une belle et même remarquable 
éloquence profane, comme je l’ai fait remarquer plus haut, il 
est passablement déplacé qu’il veuille parler dans une église 
de telle sorte que son admonition ne puisse être comprise de 
tout le troupeau. Aussi, mes seigneurs, les évêques doivent-

14.  Œuvres pour les moines, édition J. Courreau et A. de Vogüé, SC 398, Cerf, Paris 
1994, « Aux saints seigneurs et frères bien aimés dans le Christ résidant au monas-
tère de Blandiacum », p. 60-79, la citation p. 78-79. 

15.  Sermons au peuple 1, 2 et 3, texte G. Morin, introduction, traduction, notes et 
index M.-J. Delage, SC 175, 243, 330, Cerf, Paris 1971, 1978, 1986. Désormais cité 
Sermons au peuple 1, 2, ou 3. 



	 Césaire d’Arles et la force liturgique...	 313

ils prêcher aux fidèles dans un langage plus simple et sans 
apprêt que tout le monde puisse saisir, accomplissant ainsi 
ce que dit l’Apôtre  : «  Je me suis fait tout à tous pour les 
gagner tous » (1 Co 9, 22).

Voici donc, en cette présentation du monument oratoire, 
ce qui est déjà l’esquisse d’un portrait de Césaire. Nous 
avons, d’ores et déjà, rencontré un personnage d’une grande 
mobilité intellectuelle et relationnelle. Le reste de son œuvre 
écrite renforce ces traits. Il sait rédiger traités de théologie, 
commentaires bibliques, règles monastiques, documents 
conciliaires, correspondances d’affaire. Sa Vie composée par 
des disciples très tôt après sa mort va dans le même sens. 
Nous pouvons sans crainte nous rapprocher au plus près de 
lui pour sonder en lui la force proprement liturgique de sa 
prédication. Le texte qui vient d’être cité nous indique dans 
quel registre nous situer : puisé en la Trinité du Père, du Fils 
et de l’Esprit, un amour du peuple chrétien d’autant plus fort 
qu’il est plus réaliste. 

3/ Aimer en Dieu des hommes et des femmes de 
chair et de sang

De temps immémorial, Césaire est reconnu et apprécié 
comme un pasteur. Mais il est quelque peu enfermé par cette 
réputation, surtout si on réduit cette grâce pastorale à celle 
d’un gardien des bonnes mœurs. De fait, il n’est pas tendre 
pour les adultères et une lecture rapide de ses sermons 
peut orienter dans cette direction. Mais il ne l’est pas plus 
pour les orgueilleux, et moins encore pour ceux qui ne 
pardonnent pas à leurs ennemis. En fait, dans sa foi enraci-
née en la Parole de Dieu, Césaire est d’abord un théologien 
averti, soucieux de former l’intelligence du peuple et, dans 
cette ligne, il est aussi un sage passionnément préoccupé 
du vrai bonheur de ses fidèles. Le pasteur, qui ne craint pas 
d’évoquer des problèmes brûlants de la vie quotidienne, est 



314	 Dominique Bertrand

donc un théologien doublé d’un philosophe ami du bonheur 
de l’homme. Pour le montrer, nous examinerons le cadre 
humain de sa prédication, la source vivante et vibrante de 
celle-ci, puis le but recherché, pour toucher enfin à ce cœur 
de père de famille qui, sans doute, le caractérise le mieux.

Arles en Provence au VIe siècle : un carrefour humain

Si, en ce temps-là, les croyants constituent une majorité 
en Arles et en Provence, surtout en ville, le paganisme reste 
encore tentant. Les juifs aussi sont bien là, et l’évêque invite 
ses fidèles chrétiens à imiter leur zèle pour la prière : « À dire 
vrai, il est bien pénible et frôle l’impiété que les chrétiens 
n’aient pas pour le jour du Seigneur le respect que les juifs 
mettent à observer le sabbat16! » Les manichéens militent sans 
vergogne. De plus les maîtres du pays sont des Goths ariens 
de la dure observance eunomienne, celle qui prône l’inéga-
lité des trois Personnes divines, tandis que les gens cultivés 
sont tentés par un oubli pélagien du primat de la grâce. On 
entend un écho des boniments des gourous de ce temps 
dans la prédication de Césaire  : «  Tu insistes  : cependant, 
quelquefois, sans les magiciens, beaucoup seraient en un 
danger bientôt mortel à cause de la morsure d’un serpent… » 
Et d’ajouter  : «  ou de quelque autre maladie17  ». Les 
manichéens, quant à eux, s’ingénient à montrer la méchan-
ceté du Dieu mauvais de l’Ancien Testament en insistant sur 
les actes de violence imputables aux prophètes, par exemple 
à Élie au Carmel, à Élisée livrant des enfants moqueurs à 
des ours sortant du bois18. Les chrétiens déviants, soit selon 
l'hérésie arienne déjà antique, soit selon l’actuel néo-pé-
lagianisme, vigoureux alors dans le sud de la Gaule, sont 
suffisamment influents pour que l’évêque compose deux 
courts traités théologiques contre les premiers et un autre 

16.  Voir Sermones 1, n° 74, p. 308-309. 
17.  Voir Sermons au peuple 2, n° 54, p. 456-457. 
18.  Voir Sermones 1, n° 127, 1, p. 524-526.



	 Césaire d’Arles et la force liturgique...	 315

contre les seconds. Les sermons ne les oublient pas. Il est sûr 
que restituer ces auditoires de Césaire comme milieu vivant 
de sa prédication contribue à les rendre vivants et actuels. 
Arles préchrétienne est sœur de notre post-christianisme !  

Qui pis est, la communauté chrétienne n’est nullement 
exemplaire. Il n’y a pas d’illusion à se faire sur ce point. 
Dans les admonitions comme dans les sermons bibliques, les 
avertissements à ce sujet ne manquent pas :

Peut-il se dire chrétien celui qui vient à peine de temps 
en temps à l’église et qui, une fois venu, ne se tient pas 
debout à prier pour ses péchés, mais y plaide des causes ou 
y excite querelles et bagarres, qui, si l’occasion se présente, 
boit jusqu’à vomir et, après s’être enivré, se met comme un 
possédé et un fou à danser comme un diable, à faire des 
pantomimes, à chanter des chansons grossières, libertines et 
impudiques, ne craint pas de commettre l’adultère, de porter 
un faux témoignage, de dire du mal, de se parjurer19 ?

Et voici, à propos de cette parole de Jésus en Luc 17, 21, 
«  Le Royaume de Dieu est à l’intérieur de vous  », cette 
cinglante analyse : 

Celui qui, revenant à sa conscience, n’y trouvera pas la 
justice mais l’avarice, non la paix mais la dissension, non la 
joie dans l’espérance de la vie éternelle, mais l’attrait pour 
la luxure, qu’il reconnaisse et comprenne que ce n’est point 
en cela que règne le roi légitime, le Christ, mais un cruel 
tyran20. 

Ainsi donc, Césaire a affaire avec des auditoires coriaces. 
Certains se rebellent contre ses exigences rappelées avec 
persévérance, ce qui suscite cette répartie de l’orateur : « Les 
ivrognes feraient mieux, au lieu de s’emporter contre nous, 

19.  Voir Sermons au peuple 1, n° 16, p. 456-459.
20. . Voir Sermones 2, n° 166, p. 681, bas de page. 



316	 Dominique Bertrand

de s’emporter contre eux-mêmes21.  » Mais il y a aussi de 
belles assemblées de bons chrétiens qui se démarquent des 
«  mauvais chrétiens  » dont nous parlions à l’instant dans 
un sermon qui, précisément, traite ce sujet  : «  Quels sont 
les bons chrétiens et quels sont les mauvais  ? » Ce qui est 
caractéristique est que l’évêque prend tout son monde dans 
une dynamique qui les englobe tous. Tous méritent qu’il dise 
leur vérité à tous et en quelque sorte les dresse les uns et les 
autres en un combat de vraie action catholique. Tous sont 
frères dans cette émulation vers le bien à partir de ce qui est 
tordu. Telle est la péroraison de ce même diptyque : 

Voici, frères  : nous vous montrons quels sont les bons 
chrétiens et quels sont les mauvais. Aussi, imitez ceux que 
vous voyez bons  ; mais ceux que vous reconnaissez pour 
mauvais, reprenez-les sans cesse, fâchez-vous, malme-
nez-les ; vous obtiendrez ainsi une double récompense pour 
votre progrès et pour leur amendement. Puissent donc les 
bons chrétiens, ceux qui sont chastes, sobres, humbles, bien-
veillants, persévérer avec l’aide de Dieu dans leurs bonnes 
œuvres  ; quant à ceux qui font le mal, qu’ils se corrigent 
vite, avant que leur âme ne quitte la lumière d’ici-bas ; car, 
s’ils meurent sans avoir fait pénitence, ils ne viennent pas à 
la vie, mais sont précipités dans la mort22.

La force liturgique de Césaire s’établit dans cette 
tumultueuse confrontation dans laquelle, en tout premier 
lieu, le Christ, dans la Trinité, porte l’initiative du salut et où 
il emporte finalement la victoire pour le bien de l’homme.

Le don premier reçu par l’évêque Césaire :  
sa charge de prédicateur

Césaire ne baisse les bras ni dans sa prédication ni, 
prolongeant l’éloquence, dans la composition de ses traités. 

21. . Voir Sermons au peuple 2, n° 46, p. 370-3671, § 6. 
22. . Voir Sermons au peuple 1, n° 16, 1, p. 458-459 (cf. note 18).



	 Césaire d’Arles et la force liturgique...	 317

Devant cette humanité tiraillée entre le bien et le mal, il 
défend la Providence divine affrontée à la magie, la bonté 
du Créateur et sauveur de ce monde face aux manichéens, la 
Trinité des Personnes en leur égalité de substance contre les 
ariens, la priorité absolue de l’initiative de Dieu dans le salut 
de l’humanité. Le théologien réexplique le Credo, l’ami de la 
sagesse réforme les pensées destructrices de l’homme. Voici 
comment il reprend la main.

La première Admonestation le prouve, comme aussi ses 
cent quatre-vingt-six sermons bibliques et l’abondance de ses 
références aux deux Testaments23 : Césaire entend Dieu dans 
la Parole de Dieu répandue dans les Écritures. Rappelons-
nous l’enseignement du plus long sermon de la série, que 
dom Morin a placé en tête de son édition  : le primat de la 
Gaule du Sud s’y adresse à tous ses suffragants : « Monition 
[de saint Césaire évêque] ou humble conseil d’un pécheur, 
adressé d’une façon générale à tous les fidèles serviteurs de 
Dieu et à tous les évêques. » C’est à partir de sa charge et de 
celle de ses auditeurs épiscopaux, toute petitesse personnelle 
acceptée, qu’il parle avec une extrême fermeté et non pas à 
partir de lui-même, fût-ce par la conviction de sa prière. Il 
n’y a rien en cette autorité d’un « contemplata aliis tradere », 
«  ce qu’on a contemplé le transmettre aux autres ». Ce qui 
fonde tout est l’alliance de Dieu avec lui dans la sarcina, ce 
mot du langage militaire, « paquetage », par lequel les Pères 
évêques aiment désigner leur charge. Or il y a là une alliance 
redoutable. La sarcina consiste à parler avec les Écritures au 
peuple, et donc à les lire insatiablement. Attention : non pas 
lire pour parler. Mais parler et donc, pour parvenir à parler, 
lire. Voici, quasi dès son début, l’admonition qui préface 
l’ensemble :

Si nous méditons bien et d’un cœur attentif sur le grave 
danger et l’immense fardeau qui pèsent sur la nuque de tous 

23.  Ces références sont tirées de presque tous les livres de la bible – ne manquent 
que Judith, Esther, Jude et 2 et 3 Jean.



318	 Dominique Bertrand

les évêques, nous ne trouverons pas négligeable ce que le 
Seigneur proclame spécialement pour eux, par la bouche 
du prophète  : « Crie, dit-il, ne cesse pas  ; fais résonner ta 
voix comme une trompette et annonce à mon peuple ses 
péchés » (Is 58, 1) ; et encore : « Si, dit-il, tu as annoncé au 
méchant sa méchanceté, toi, tu as sauvé ta vie, mais si tu ne 
la lui as pas annoncée, lui mourra dans son péché et moi 
je te demanderai compte de son sang » (Ez 3, 18-20) ; et ce 
que dit l’Apôtre : « Souvenez-vous de moi car, trois années 
durant, la nuit comme le jour, je n’ai cessé d’admonester 
avec des larmes chacun de vous » (Ac 20, 31). Qui donc, 
méditant là-dessus, ne serait pas saisi d’une grande crainte ? 

Et avec le même Paul s'accusera encore le coup : 
Et, comme si on lui demandait pourquoi il a commen-

cé par une aussi terrible déclaration, il ajouta ce qui suit  : 
« Prêche la Parole, insiste à temps et à contretemps » (2 Tim 
4, 1). Que signifie « à temps », « à contretemps », sinon à 
temps pour ceux qui la désirent, à contretemps pour ceux 
qui ne la désirent pas, car il faut la donner à ceux qui la 
désirent et l’imposer à ceux qui ne la désirent pas24.

Tout est dit, et ce tout explique parfaitement la liberté 
de l’orateur en face de ce peuple de bons et de mauvais 
chrétiens, voire de non-chrétiens. Certes, parler ainsi n’est 
pas une partie de plaisir. Césaire craint, mais parle, redisant 
ce que Dieu dit dans sa colère pédagogique. Il se réjouit aussi, 
redisant ce que dit Dieu dans sa jubilation partagée. Ce n’est 
jamais le calme plat. C’est la palpitation de la vie et de la mort 
dans laquelle la vie de Dieu finit par triompher. Il est rare 
que, d’une manière ou d’une autre, Césaire ne mentionne pas 
sa sarcina dans sa prédication. Telle est l’alliance première, 
héritée des prophètes, surtout des «  Pasteurs d’Israël  », 
prophétisée par Ézéchiel, interminablement commentée par 

24.  Voir Sermons au peuple 1, n° 1, tout le § 3, p 1, p. 222-225.



	 Césaire d’Arles et la force liturgique...	 319

Augustin dans son sermon 46, et que Grégoire le Grand 
reprendra à son compte25. 

Alors, que dire à ceux qui retournent au paganisme ou 
à l’ensorcèlement de la magie ? 

Croyant avec une absolue certitude que nous ne pouvons 
rien perdre, si ce n’est dans la mesure où Dieu permet que 
cela nous soit enlevé, tenons-nous de tout cœur à sa misé-
ricorde, et laissant fidèlement les observances sacrilèges, 
ayons toujours confiance en son aide26. 

Que dire aux manichéens ? 
Il faut qu’aucun de vous ne se méfie de quoi que ce soit 

de l’Ancien Testament et même, partout où vous serez, qu’en 
votre présence il ne soit loisible à aucun de ces abominables 
manichéens de murmurer contre la sainte Écriture27.

Que dire à l’arien ? 
Tu demandes : est-il [le Christ] inengendré ou engendré ? 

Rien n’en est dit par les paroles sacrées  : il est interdit de 
s’immiscer dans ce dont Dieu ne parle pas. Sur ce que Dieu 
n’a pas cru devoir être indiqué dans ses Écritures, il ne veut 
pas des questions et des idées de ta vaine curiosité28.

Que dire au néo-pélagien  ? Ce qu’il faut lui inculquer 
apparaît dans plus de la moitié des cas dans la dernière 
phrase des sermons, par exemple dans le sermon 12 où elle 
accomplit sa fonction pédagogique pour la première fois  : 
«  Que daigne l’accorder celui qui, avec le Père et l’Esprit 
Saint, vit et règne pour les siècles des siècles ! » Cette formule 
n’est pas une ritournelle, elle est une façon d’enfoncer le 

25.  Voir Grégoire le Grand, Règle Pastorale 1 et 2, SC 381 et 382, Cerf, Paris 1992, 
dans le t. 1, la partie I de la Règle, p. 128-173, « À quelles conditions doit-on accéder 
au poste suprême du gouvernement ».

26.  Sermons au peuple 2, n° 54, § 4, p. 458-459. 
27.  Sermones 1, n° 125, p. 520, § 3.
28.  Ibid. 2, n° 213, § 2.



320	 Dominique Bertrand

clou contre Pélage ; cela est patent du fait que ce qui, le plus 
souvent, précède dans la péroraison n’est nullement facile à 
accepter ni humainement ni par grâce. Voyons comment elle 
prend toute sa force dans la finale de ce sermon 12 : 

Et si nous voulons que la foi demeure parfaite en nous, 
ne commettons pas d’œuvres mauvaises, dans la crainte du 
supplice, et travaillons de toute nos forces à faire ce qui est 
bien, avec le désir de la récompense ; ainsi, nous ne serons 
pas contraints de subir le supplice éternel avec les incrédules 
et les impies, mais nous mériterons de parvenir à la récom-
pense perpétuelle avec les fidèles et ceux qui persévèrent 
dans les bonnes œuvres. Que daigne l’accorder celui qui, 
avec le Père et l’Esprit saint, vit et règne pour les siècles des 
siècles ! Amen.

Le seul qui peut commencer et recommencer tout, avec 
le prédicateur tout comme avec le bon ou le mauvais chrétien, 
ou l’arien, ou le pélagien, ou le relaps du paganisme, c’est 
Dieu et le Dieu de la Trinité. En tout cas, c’est en la charge 
reçue de lui que l’évêque trouve le courage de la Parole 
comme il trouve, indéfiniment dans les Écritures, les mots 
pour la dire à chacun avec pertinence29.

Le don second qui découle du premier :  
une anthropologie de combat

L’alliance de Dieu avec le prédicateur, cette charge qui, 
étonnamment, l’unit à la Trinité salvatrice, lui communique 
une vision de l’humanité vers qui elle est tournée. Comme le 
salut s’impose à l’évêque dans ce qui est positif comme dans 
ce qui est négatif, il est à même de considérer le peuple à qui 
il s’adresse dans le prolongement de ce qu’il est lui-même : 
comme son évêque, ce peuple est une masse à éveiller au 
combat de son salut. Ce combat, sous toutes sortes de formes, 

29.  Sermons au peuple, n° 12, p. 414-415, § 6.



	 Césaire d’Arles et la force liturgique...	 321

se ramène au combat en lui de l’âme et du corps. De fait, 
encore une fois dans une grande diversité de formulations 
bibliques, le thème de l’âme et du corps est récurrent dans le 
sermonnaire. On s’en lasse si on entend par là seulement une 
leçon de catéchisme et si de cette lassitude renaît l’accusation 
de moraliste infligée à Césaire. Mais, si on reçoit cette anthro-
pologie dans la dynamique de la théologie qui la porte, tout 
s’anime et s’enflamme : le corps et l’âme de l’homme désigne 
le lieu du combat de Dieu en chacun comme dans l’ensemble 
auquel le prédicateur est associé. 

Le premier mérite du couple âme-corps est d’être 
aisément compris par le peuple, surtout dès qu’il est proposé 
précisément comme un combat entre l’une et l’autre, l’une 
représentant les forces de bien et l’autre les forces mauvaises. 
Mais il y un mauvais moyen, non biblique mais manichéen 
– on sait combien Césaire s’en méfie –, de prendre ainsi les 
choses. Dans son anthropologie, Dieu crée l’homme, qui 
plus est, l’homme qui est homme et femme, bon et beau à 
la ressemblance des trois Personnes divines dans leur unité. 
Un sermon, qui a dû être donné à une fête de la Pentecôte, le 
dit expressément en une puissante analyse grammaticale de 
Genèse 1, 26 :

«  Dieu dit  : faisons.  » Fais bien attention. Cependant 
qu’un dit, ce n’est pas un qui fait. Et il ne dit pas « à nos 
images et ressemblances  », ni non plus «  à mon image et 
ressemblance » : il honore l’unité dans le mot au singulier, 
la trinité par le pluriel. C’est pourquoi, en cela qu’il dit, « fai-
sons à notre… », le nombre des Personnes est déclaré ; mais 
en ce qu’il exprime au singulier « image et ressemblance », 
la divinité indivise est recueillie en une substance30. 

Dans la même ligne résonne avec une grande justesse 
l’éloge du corps dans lequel la vraie charité s’accomplit : 

30.  Sermones 2, n° 212, p. 845, § 2.



322	 Dominique Bertrand

De quelle façon devons-nous nous aimer les uns les 
autres, frères très chers, nous pouvons aussi l’apprendre 
avec évidence par l’exemple de la santé et de la maladie des 
membres du corps ; car, si nous voulons nous aimer comme 
s’aiment les membres de notre corps, nous pouvons garder 
en nous la charité parfaite. 

Et, pour qu’on ne réduise pas ces propos à une vaine 
évocation du corps mystique, Césaire en précise la portée 
immédiatement concrète : 

Ne dis pas dans ton âme : Moi, si j’étais chrétien et que 
j’appartienne vraiment à Dieu, je pourrais faire ce qu’un 
autre fait. C’est en effet comme si l’oreille aussi disait : Moi, 
si j’appartenais au corps, je pourrais voir la lune et le soleil ; 
et cependant chacun d’eux fait ce qu’il peut et tous les 
membres se rendent mutuellement service dans la concorde. 
Ainsi donc, toi aussi, partage la joie de celui auquel Dieu a 
donné une grâce particulière ; alors tu peux en lui ce que tu 
ne peux pas en toi31.

En fait, ces convictions sur la bonté fondamentale 
de l’être humain n’appartiennent pas à l’orientation de la 
prédication de Césaire. Elles n’en sont que le préalable. La 
bonté et la beauté de l’homme en son âme et en son corps 
sont à reconquérir présentement sur ce que le démon ne 
cesse pas de chercher à en faire. Il y aurait évidemment 
à faire toute une étude sur ce thème. Nous en restons au 
combat que le diable suscite en tous et en chacun, de l’évêque 
au bon et au mauvais chrétien exhorté par lui. On ne peut 
totalement éviter de lui laisser les petites victoires de ce que 
Césaire appelle les peccata minuta. Mais les criminalia32, qui 
peuvent tuer l’âme et le corps, voilà le terrain où la voix 
salvatrice de Dieu par celle du prédicateur doit apporter à 
l’homme et à l’humanité le salut de son âme et de son corps. 

31.  Ibid. 2, n° 24, p. 58-61, § 2.
32.  Ibid. 1, n° 1, p. 3-4, § 4.



	 Césaire d’Arles et la force liturgique...	 323

Nous retrouvons ici l’Admonition 1. Nous la retrouvons au 
ras de la réalité du peuple à réveiller, à mettre en route et 
à mener, déjà en cette vie mais à jamais dans l’au-delà, du 
jugement à la félicité totale.

Ainsi le combat qui saisit tout l’homme et toute l’huma-
nité est fondamentalement un chemin de bonheur. Déjà, 
en ce monde, il sauve des plaisirs qui ne durent pas, mais 
surtout il produit la charité des aumônes et plus encore 
celle de l’amour des ennemis. Le jugement qui instaure la 
vie éternelle est ce qui entérine à jamais ce que la charité a 
commencé à enraciner sur les terres dévastées par l’ennemi. 
Le rappel de l’issue négative de la damnation n’est jamais le 
dernier mot de Césaire. C’est le coup ultime porté à l’homme 
pour le convertir au bonheur que Dieu, de tout lui-même, en 
Jésus, met en œuvre pour lui. 

Voilà le fond, indéfiniment repris, de la prédication de 
Césaire. De même que la Parole de Dieu ne cesse de soutenir 
par mille détails de l’Écriture la charge qui lui incombe 
de résister au mauvais chrétien et de promouvoir le bon 
chrétien, de même la liturgie dominicale, la Bible, les fêtes 
du temporal et du sanctoral fournissent de façon inépui-
sable ce qui manifeste le combat de la vie chrétienne en 
l’orientant vers sa victoire maintenant et à jamais dans le 
règne de la charité. À part dans le manifeste qu’est l’Admoni-
tion 1, commenté ci-dessus, on rencontre rarement un exposé 
complet de ce programme. C’est plutôt à propos de tout ce 
qu’offre la liturgie dans sa diversité que s’impose le motif. 
Cependant le sermon 151 sur la pérégrination chrétienne 
selon les deux voies désignées par Jésus en Matthieu 7, 13-14, 
la voie large et la voie étroite, en offre un condensé assez 
significatif. Nous en extrayons l’algarade que voici : 

Qu’elle ne te retienne, qu’elle ne t’enchante la liberté de 
la voie de gauche (sinistra) : ample, oui, et aisée, et ornée de 
toute sorte de fleurs ; mais ses fleurs ne tardent pas à faner 
et, au beau milieu des fleurs, bien souvent se cachent de 



324	 Dominique Bertrand

venimeux serpents  ; cependant que tu cours à ses fausses 
joies, un venin de mort t’abat. Ample, oui, mais non pas 
pour durer. Tu prends garde à la voie où tu marches et tu ne 
regardes pas à la patrie où tu parviens. Si tu crois en moi, 
tu te soustrais à la mort. Au contraire, si tu ne crois pas au 
Christ, tu périras en effet. C’est ce que le Christ lui-même a 
dit  : « Large et spacieuse est la voie qui conduit à la mort, 
et ils sont nombreux ceux qui y entrent.  » Un temps elle 
enchante, éternellement elle déçoit. À l’opposé, que la voie 
de droite ne te chagrine ni ne t’effraie ; oui, elle est étroite, 
mais ne dure pas. Pas de longue jouissance en celle qui est 
large. Pas de long tracas en celle qui est pénible. Celle-là 
après un court moment de liberté entraîne vers des peines 
éternelles. Celle-ci, après un court temps de peines, mène à 
la béatitude éternelle33.

Ici, le prédicateur rejoint le philosophe. Et surtout, nous 
allons le voir, le père, le frère spirituel.

Une paternité ecclésiale

En endossant la charge liturgique de prédicateur, 
Césaire assume toute l’humanité de son peuple. Il l’assume 
sans naïveté et sans exclusion tel qu’il est, fait de bons et 
de mauvais chrétiens, jusqu’aux frontières de l’hérésie et 
du paganisme. Il fait résonner pour les uns la sévérité que 
Dieu lui donne de ressentir afin de les atteindre où ils en 
sont, et il déborde de la joie de ce même Dieu à l’égard des 
autres pour leur qualité de vie, tout en leur donnant envie 
de profiter encore davantage de la lumière de l’Évangile. 
Bref, il témoigne largement et simplement de la paternité, 
de la fraternité et de la vitalité spirituelle du Dieu Trinité 
au milieu de son Église. Relevons quelques traits de cette 
charité pastorale qu’il est impossible de ne pas ressentir 

33.  Ibid. 2, n° 151, p. 619-620, § 5. 



	 Césaire d’Arles et la force liturgique...	 325

en recueillant les prises de paroles, dont, par bonheur, une 
large partie est déjà mise en circulation dans des éditions 
abordables34.

La première chose qui frappe est la chaleur de l’accueil 
offert par lui et certainement aussi de la part de l’audi-
toire. À l’évidence, Césaire sent qu’on a plaisir à l’écouter. Il 
faudrait collectionner les exordes dont les entrées toujours 
renouvelées sont toujours chaleureuses. Dès les premières 
Admonitions, en voici une tout simplement dynamisante :

Votre foi et votre dévotion, frères très chers, nous ont 
causé une grande joie. En effet, plus nous vous voyons 
empressés à venir à l’église, plus nous exultons d’une grande 
allégresse et rendons grâce à Dieu qui daigne posséder votre 
cœur, au point que votre conduite fait naître en nous une 
grande allégresse.

Mais attention à la pointe :
Mais, je vous en prie, ce que vous manifestez extérieure-

ment, soyez-y fidèles en votre cœur35.

Le ton change dans les séries bibliques. On vient 
d’entendre raconter le récit des trois anges de Mambré. 
Frappe toujours l’adresse, « Frères très aimés ». Frappe aussi, 
sans attendre, la règle fondamentale de l’écoute de la Bible :

J’ai souvent averti votre charité, frères bien-aimés, de 
ne pas limiter votre attention, dans les lectures faites ces 
jours-ci à l’église, à ce que la lettre nous fait entendre, mais 
après avoir écarté le voile de la lettre, de rechercher avec foi 
l’Esprit qui vivifie, Voici en effet comment parle l’Apôtre  : 
« La lettre tue, l’Esprit vivifie36. »

34.  Voir ci-dessus note 4.
35.  Sermons au peuple 1, n° 14, p. 430-431, § 1.
36.  Sermons sur l’Écriture 1, n° 83, § 1. 



326	 Dominique Bertrand

On ne perdrait pas son temps à réfléchir sur cet art de 
capter la confiance, art où l’affectivité affleure et engage. Il 
est sûr que Césaire ne peut s’en passer. 

En outre, voici un trait de style qui montre à quel point 
notre prédicateur se veut proche de ses fidèles. Il multiplie, 
dans ses monologues prêchés, les diatribes avec eux et se 
laisse poser dans ces passes d’armes les questions en un 
sens les plus impertinentes. Là encore un relevé stylistique 
ferait merveille. Un seul exemple suffira ici. L’évêque vient 
une fois encore de traiter le grand sujet de la chasteté : « En 
vérité, c’est une condition trop déplorable et trop misérable 
que celle où le plaisir s’évanouit aussitôt et où demeure sans 
fin ce qui torture. ». Césaire enchaîne :

Mais quelqu’un dit  : Je suis un homme jeune, je fais ce 
qui me plaît et après je fais pénitence.

Ah ! Ah ! pensent les auditeurs. Bien joué ! Mais du tac 
au tac : 

C’est dire : je me transperce d’un glaive cruel et après je 
vais chez le médecin37.

La foule marche  ! La diatribe est si usuelle chez notre 
auteur qu’elle commande entièrement les trois courts traités 
dogmatiques, deux sur la Trinité et un sur la grâce et la 
liberté. Tous les sujets sont bons. Le meilleur y est la relation 
fortement assumée. Césaire y excelle. Après la clarté, l’affec-
tion, la pédagogie de proximité, il faudrait enfin souligner le 
climat d’optimisme qui traverse les mises en garde les plus 
sévères. Un bon combat est mené. Nous terminons par lui.

37.  Sermons au peuple 2, n° 41, p. 288-289, § 3-4. 



	 Césaire d’Arles et la force liturgique...	 327

4/ Entre les Grands Léon et Grégoire,  
la conversion réelle d’une génération

En Arles, au vie siècle, comme en d’autres provinces de 
l’Empire avant ou après, on doit reconnaître un fait majeur 
bien étonnant, qu’exprime bien en chaque cas l’image 
culinaire du «  prendre  »  : alors, en ce lieu, à ce moment, 
la foi chrétienne «  prend  », non pas complètement, certes, 
mais réellement. Des maîtres queux émergent. On les a 
volontiers appelés Pères de l’Église. Mais autre chose est de 
parler, autre chose que la parole prenne. Ainsi, malgré de 
vrais génies qui sont de vrais saints, comme Augustin entre 
autres, l’Afrique du Nord, tragiquement, n’a pas vraiment 
«  pris  ». La Provence, si. On ne peut attribuer à Césaire 
seul cette « prise » qui est tellement complexe et dépend de 
tellement d’éléments divergents. Mais on peut analyser de 
plus près le phénomène grâce à sa prédication, on l’a dit, la 
seconde en langue latine par la masse des sermons, après 
celle d’Augustin. 

Deux choses apparaissent d’ores et déjà, qui vont être 
exprimées en deux textes. Le premier dit la conscience que 
Césaire a de la conversion de son peuple, là même où celui-ci 
traîne davantage les savates, dans le domaine de la sexualité 
et de la chasteté. Le second manifeste que Césaire interprète 
ce revirement dans la saisie du grand mouvement de la 
christianisation où il est pris, où il prend.

Dans le sermon 42 est noté ce point peu encourageant : 
« Parce que nous savons qu’à peine quelques-uns veulent 
avoir la chasteté, c’est sur elle que, maintenant, nous allons 
attirer l’attention de votre charité38. » Sans doute plus tard et 
de toute façon rangé dans les dernières Admonitions, voici un 
texte où le ton a changé : 

38.  Ibid. 2, n° 42, p. 297, § 1-2.



328	 Dominique Bertrand

Bien que sur beaucoup de points, frères très chers, votre 
conduite, grâce à Dieu, nous rende joyeux et que très fré-
quemment nous nous réjouissions de vos progrès, il y a 
cependant quelques points sur lesquels votre charité doit 
être exhortée, et c’est pourquoi je vous prie d’accueillir de 
bon cœur, selon votre habitude, nos conseils39.

Oui, le ton a changé en même temps que le peuple s’est 
ouvert à des préoccupations plus fines  : ayant dépassé au 
moins quelque peu les secrets d’alcôve, les «  conseils  » de 
ce sermon 72 portent sur la bonne prière. Dans les mêmes 
parages du classement, le sermon 69, Césaire propose un 
résumé si positif de la naissance du christianisme qu’on peut 
désormais parler, au vie siècle, de « temps des chrétiens » : 

Dans toutes les Écritures divines, frères très chers, les 
temps des chrétiens ont été prédits. Ceci par exemple  : 
qu’un jour les rois de la Terre qui persécutaient les chrétiens 
à cause des idoles, à cause du Christ les détruiraient, et que 
toute puissance serait soumise au joug du Christ, afin que 
s’accomplît ce qui a été dit : « Je les ai châtiés » (Ps 117, 10). 
Que signifie en effet : « Je les ai châtiés » ? Je me suis vengé 
d’eux. Le Corps du Christ (l’Église) dit  : Je me suis vengé 
de mes ennemis. Comment s’est-il vengé ? En tuant en eux 
l’erreur, en suscitant la foi. Tout ce qui, dans les hommes 
mauvais et pervertis, persécutait les chrétiens a été détruit 
[…]. Donc notre temps a été prédit ; mais pour notre temps 
ont été prédits les schismes à venir. Donc, de même que 
cette Église-là a combattu contre le diable, la nôtre combat 
à son tour40. 

39.  Ibid. 3, n° 72, p. 179-180, § 1. 
40.  Ibid. 3, n° 69, p. 142-145, § 1. Césaire se montre intéressé par cette histoire 

de la christianisation ; à la fin de son traité contre les Ariens, il développe la nais-
sance de la foi depuis les Apôtres de Jérusalem à Éphèse, à Alexandrie, à Smyrne, 
à Rome jusqu’en Gaule, en Arles avec Trophime, Narbonne avec Paul, Toulouse 
avec Saturnin, Vaison avec Daphnus, voir Sancti Caesarii Arelatensis, Opera Varia, 
édition G. Morin, Maredsous 1942, Libellum de mysterio Sanctae Trinitatis, p. 164-182 ; 
le petit rappel historique p. 179-180. 



	 Césaire d’Arles et la force liturgique...	 329

Voici donc, comme une belle page d’histoire, l’histoire 
de l’Église de la première moitié du sixième siècle. Elle est 
bien une histoire de combat. Nous retrouvons là un des 
thèmes du présent exposé. Et c’est un combat où l’on va de 
victoires limitées mais réelles à d’autres victoires de la même 
qualité évangélique. La force liturgique de la prédication de 
Césaire se mesure à la confirmation des « temps chrétiens » 
dans le Sud de ce qui devient la France.

Dominique Bertrand, s.j. 
Sources Chrétiennes, Lyon


