
« PETITE VIERGE FIANCÉE » 

Méditation sur une hymne de Patrice de La Tour du Pin

En 1972, Patrice de La Tour du Pin publie un recueil 
de poésie intitulé  : Concert eucharistique  qui contient sept 
Concerts, correspondant aux sept jours de la semaine et 
composés comme de «  possibles prières du soir évoquant 
la messe du jour  ». C’est dire leur lien fondamental avec 
l’Eucharistie. Chacun de ces concerts se déploie en psaumes, 
prières, hymnes (ou  : petite hymne), chanson, poèmes, et 
une action de grâce qui en constitue toujours le centre. Les 
titres nous ouvrent de grands espaces : Concert des semailles – 
Concert de la Fête d’amour – Concert de l’explorateur – Concert 
des fleuves – Concert marin – Concert des chevaux du Seigneur – 
Concert des vergers.

Chaque titre s’accompagne d’un vocabulaire, d’images, 
de mouvements, qui lui font écho. L’hymne « Petite vierge 
fiancée » vient clore le cinquième concert, intitulé « Concert 
marin ».

PREMIÈRE APPROCHE DE L’HYMNE « PETITE VIERGE FIANCÉE »

Petite vierge fiancée
Du temps passé,
Mais que Dieu prit pour l’épouser,
Nous, les vivants de ce vieux temps,
Nous te demandons simplement
De dire à l’Esprit qui t’aima
De nous épouser comme toi.



Puisque tu fus le corps humain
Pour l’Esprit-Saint
Dans tous les temps jusqu’à la fin,
En nous abaissant dans ce corps
Nous pouvons te prier encore
De nous couvrir d’humilité
Pour accueillir le Bien-Aimé.
Jésus ton Fils t’a élevée
À ses côtés,
Mais comme lui tu es restée
Avec les hommes sous le ciel ;
Et tout ce que fait l’Éternel,
Ce que tu veillais dans ton cœur
Devient la mère du Seigneur.1

Cette hymne est donc le point d’orgue du «  Concert 
marin  ». Elle est très sobre, mais riche d’harmoniques à 
laisser longuement résonner en nous. Si nous en recherchons 
les acteurs, nous rencontrons :

La Vierge appelée « Petite vierge fiancée » et « la mère 
du Seigneur ».

La Trinité	: Dieu - l’Éternel
L’Esprit - l’Esprit-Saint.
Le Bien-Aimé - Jésus, ton Fils – le Seigneur.

Et… nous !

UN MYSTÈRE D’ABAISSEMENT 

Patrice de La Tour du Pin prie la Vierge en notre nom à 
tous. Pour nous, « les vivants de ce vieux temps », il demande 
une grâce, comme il la demande pour lui-même  : la grâce 
d’être, comme Marie, épousés par l’Esprit, et rendus capables 

1. Cette hymne a été mise en musique de façon sobre et belle par Jacques 
Audebert, moine de l’Abbaye de saint Benoît sur Loire (Répertoire Trirem 88-19). 
On peut également consulter le site du Secli.

	 « Petite vierge fiancée ». Méditation sur...	 359



d’accueillir Jésus, le Bien-Aimé. Pour cela, il faut entrer dans 
les dispositions de la Vierge : l’abaissement, l’humilité…

En nous abaissant dans ce corps
Nous pouvons te prier encore
De nous couvrir d’humilité
Pour accueillir le Bien-Aimé.

Comment ne pas penser ici aux représentations de 
Marie, Mère de Miséricorde ? On la voit abriter, sous son 
vaste manteau déployé, toute l’humanité. Le poète semble 
vouloir se laisser ré-enfanter par Marie. Nous reviendrons 
sur ce thème un peu plus loin.

Le mouvement pascal d’abaissement et d’exaltation 
est très marqué dans cette hymne. Comme le Christ Jésus 
s’est abaissé dans son Incarnation jusqu’à la mort de la 
croix, et a été exalté2, Marie, par la grâce de son Fils, a vécu 
le même mouvement d’humilité, d’abaissement, et a été 
élevée. Servante du Seigneur, elle chante Celui qui « élève les 
humbles » (Cf. Luc 1, 48 et 52).

Approchons-nous encore de ce mystère : dès le début 
de l’hymne, l’humilité de Marie est traduite par l’adjectif 
«  petite  »  : «  Petite vierge fiancée  ». Elle n’est jamais appelée 
« Marie » dans notre texte, et si elle est fiancée, on ne précise 
pas à qui elle est fiancée : Joseph n’est pas nommé. Plus 
encore, bien qu’elle soit fiancée, Dieu l’a « prise » pour l’épou-
ser. Arrachement à ce qu’elle vivait, élargissement, dépasse-
ment du temps : elle deviendra et demeurera vierge et mère 
pour tous les temps.

Dans la deuxième strophe, l’abaissement est encore plus 
saisissant  : la Vierge n’est plus nommée que par son corps, 
un corps ouvert à l’Esprit, un corps pour l’Esprit :

2. C’est le mouvement de l’hymne de saint Paul dans la Lettre aux Philippiens : 
2,5-11.

360	 Claire Néreau



Puisque tu fus le corps humain
Pour l’Esprit-Saint
Dans tous les temps jusqu’à la fin,
En nous abaissant dans ce corps
Nous pouvons te prier encore
De nous couvrir d’humilité
Pour accueillir le Bien-Aimé.

Dans la troisième strophe, la Vierge est élevée aux côtés 
de son Fils. Mais en même temps, elle reste avec son Fils 
auprès de l’humanité. Elle participe à la fois à la vie éternelle 
du Ressuscité et au temps des hommes. Par cet accomplisse-
ment, cette « assomption » est achevée en Marie l’œuvre de 
la Création :

«  Tout ce que fait l’Éternel  »  :  cette expression renvoie 
à la Création. Dans le livre de la Genèse, Dieu crée par sa 
Parole, « et Dieu vit tout ce qu’il avait fait : c’était très bon » 
(Gn 1, 31). 

« Tout ce que fait l’Éternel » peut se lire également comme 
un écho à l’épisode de l’Annonciation (Lc 1, 26-38), lorsque 
Marie répond à l’Ange : « Voici la servante du Seigneur, qu’il 
me soit fait selon ta parole.  » La formule au passif « qu’il 
me soit fait  » renvoie à l’action divine. La Parole de Dieu 
transmise par l’Ange sera longuement méditée, « veillée » par 
Marie qui « gardait tous ces événements et les méditait dans 
son cœur» (Lc 2, 19 et 51). 

Ainsi, nous passons de la vierge (1e strophe) à la mère 
(3e strophe). À travers Marie, c’est toute la Création, « tout ce 
que fait l’Éternel », qui « enfante son Dieu3 ». Par son « oui », 
son attente de la réalisation de la Promesse, son ouverture 
à l’Esprit, Marie donne à notre terre l’honneur et la joie 
d’enfanter son Seigneur. De ses disciples, appelés à garder la 
Parole dans leur cœur comme Marie, le Seigneur Jésus dira : 

3. Expression tirée d’une hymne de la CFC (Avent et Annonciation) : « Plus haut 
que les cieux ». On la trouve sur le site CFC. 

	 « Petite vierge fiancée ». Méditation sur...	 361



« Voici ma mère et mes frères  : celui qui fait la volonté de 
mon Père qui est aux cieux, celui-là est pour moi un frère, 
une sœur et une mère. » (Mt 12, 46-50 et parallèles)

Dans une vue d’ensemble du poème, nous pouvons 
établir un parallèle entre : 

Petite vierge fiancée du temps passé

et :
Nous, les vivants de ce vieux temps

Cette correspondance des deux expressions du temps 
invite à établir une équivalence entre «  Petite vierge  » et 
« Nous les vivants ». Patrice de La Tour du Pin désire vivre 
quelque chose de ce qu’a vécu Marie : être épousé par l’Esprit.

De même dans la deuxième strophe : Marie fut le corps 
humain livré à l’Esprit qui la «  couvrit  » de son ombre  
(Cf. Lc 1, 35). Aussi le poète demande-t-il à la Vierge :

Nous pouvons te prier encore
De nous couvrir d’humilité
Pour accueillir le Bien-Aimé.

Dans la troisième strophe, on passe de « Jésus » (premier 
mot) à «  Seigneur  » (dernier mot), comme pour signifier la 
Pâque de Jésus, son exaltation, et celle de Marie. Pour être 
plus précis, d’ailleurs, il faudrait dire que nous passons de 
« Jésus ton Fils » à « la mère du Seigneur ».

LA PETITE VIERGE ET LA PÂQUE DU TEMPS 

Dans la brève présentation que Patrice de La Tour du 
Pin fait de cette hymne, il indique qu’elle est adressée « à la 
Vierge mère de tous les temps ». De fait, lorsqu’on regarde 
de près le texte, les allusions au temps sont présentes à toutes 
les strophes :

362	 Claire Néreau



- Petite vierge fiancée / Du temps passé…
- Nous, les vivants de ce vieux temps…
- tu fus le corps humain / Pour l’Esprit-Saint / Dans tous 
les temps jusqu’à la fin…
- tu es restée / Avec les hommes sous le ciel… 
(Cette expression « sous le ciel »pouvant signifier à
la fois l’espace, le lieu et le temps des hommes).
- et, en finale, Dieu est nommé sous le vocable 
« l’Éternel ».

Nous pouvons remarquer aussi un jeu dans le temps 
des verbes : jeu entre le passé et le présent, ou encore entre 
le passé et le devenir  ; avec, dans la strophe centrale, une 
expression audacieuse qui associe un verbe au passé simple 
à la fin des temps qui reste encore à venir :

Puisque tu fus le corps humain
Pour l’Esprit-Saint
Dans tous les temps jusqu’à la fin…

Comme le dit Hans Urs von Balthasar  : «  En donnant 
naissance à son Fils, la Vierge Marie a engendré la fin des 
temps dans la mesure où elle représente Israël, qui attendait 
la naissance du Messie comme le signe de l’avènement de 
l’éternité4.  » C’est ce que nous trouvons dans la Lettre de 
saint Paul aux Galates  : « Quand vint la plénitude du temps, 
Dieu envoya son Fils, né d’une femme… » (Ga 4, 4)

Marie vit donc comme une Pâque du temps. En se 
laissant épouser par Dieu, par l’Esprit, elle n’est plus 
seulement du temps passé, d’un moment déterminé de 
l’histoire, mais elle passe au temps de Dieu ; elle appartient 
à tous les temps jusqu’à la fin. Enfantant le Verbe de Dieu, 
elle le donne à toutes les générations : Tous les âges la diront 
bienheureuse ! (Cf. Lc 1, 48)

4. « Marie pour aujourd’hui », 1988, Editions Nouvelle Cité, page 20.

	 « Petite vierge fiancée ». Méditation sur...	 363



Le poète s’appuie sur cette certitude de la présence de 
Marie à toutes les générations pour oser la prier «  encore  » 
– autre expression du temps – : même s’il vit dans ce « vieux 
temps », la Vierge y demeure aussi. Nous retrouvons quelque 
chose de ce thème dans la troisième strophe, comme nous 
l’avons déjà souligné. 

L’HYMNE EN SON CONTEXTE : « LE CONCERT MARIN »

Il nous faut encore explorer plus avant ce très beau 
poème, et, pour cela, interroger le contexte dans lequel il se 
situe.

Dans la présentation de  Concert Eucharistique, Patrice 
de La Tour du Pin indique, à l’intention de ses lecteurs, que 
chaque élément d’un concert peut être disjoint de l’ensemble, 
mais « il demeure qu’il a été conçu pour cet ensemble. »

«  Petite vierge fiancée  » se situe en finale du «  Concert 
marin  ». Outre le vocabulaire maritime (les eaux, le reflet, 
la mer, les vagues, les phares, le grand large, le vent, l’île, 
l’équipage de haute-mer, jeter l’ancre…), ce « Concert » est 
rempli d’un mouvement incessant, à la fois horizontal – le 
flux et le reflux des vagues – et vertical  : la montée et la 
descente des anges sur l’échelle de Jacob, ou le mouvement 
pascal d’abaissement du Christ qui vient guérir l’humanité 
de son orgueil, de ses « hauteurs ».

Le Seigneur, Premier et Dernier,
Est venu toucher son reflet
Dépérissant à l’existence ;
Il est descendu dans le puits
Que l’homme porte au fond de lui
Et qui sèche depuis sa naissance (…)

Voici ce qu’a fait le Seigneur :
Il est descendu le reprendre,
Il a servi les serviteurs (…)

364	 Claire Néreau



Il a ranimé son reflet
Il le couve de sa puissance
Il l’entretient de son Esprit (…)

Et plus loin, dans « Action de grâce » :
Mais toi, Seigneur, tu es Dieu de bonté :
Ton Christ a traversé nos cieux et nos hauteurs
Pour reprendre ton œuvre au cœur
Et tout réconcilier ;
Il a rompu le cœur fermé de l’homme
En rompant le sien sur la croix ;
Sa foi traverse tous les siècles
Pour remonter en nous, avec nous, jusqu’à toi. 

Le chrétien qu’est Patrice de La Tour du Pin, les chrétiens 
que nous sommes, naviguent avec leur foi et leur espérance 
sur la mer de ce monde, face aux dangers menaçants des 
vagues, de l’envoûtement, de la dérive. L’Église est assiégée 
comme une île dans la tempête.

Dans le Psaume qui précède immédiatement «  Petite 
vierge fiancée », le poète est éprouvé par une grande tentation : 
celle de vivre une aventure spirituelle personnelle, détachée 
de Jésus et de l’Église : « Sors de l’emprise de Jésus », lui insinue 
une voix. Secoué, troublé, il supplie Jésus de «  jeter l’ancre 
pour lui » afin de l’empêcher de dériver et il termine sa prière 
par ces mots :

Rappelle-moi ma dette envers ta Mère,
Et que j’aie mal à ce remords. 

Alors jaillit sa supplication à la «  Petite vierge  », 
supplication à la Mère du Christ et Mère de l’Église. Tenté 
par une aventure solitaire de la foi, par un certain orgueil 
spirituel, Patrice de La Tour du Pin implore le secours 
de celle qui s’est faite toute dépendante de l’Éternel et de 
l’Esprit Saint ; celle qui, humblement, en son corps, a accueilli 
le Fils bien-aimé. Il lui demande la grâce de l’humilité, la 

	 « Petite vierge fiancée ». Méditation sur...	 365



grâce d’une acceptation  : celle de passer comme Jésus par 
l’abaissement dans le corps de Marie, figure de l’Église.

UN MYSTÈRE DE RENAISSANCE 
« Comment un homme peut-il naître quand il est vieux ? 

Peut-il entrer une seconde fois dans le sein de sa mère et 
renaître ? » demandait Nicodème à Jésus5. 

L’hymne « Petite vierge fiancée » est comme une réponse 
que donne Patrice de La Tour du Pin. C’est la réponse 
suppliante et paisible d’un chrétien qui cherche humble-
ment le chemin et la vérité. Le thème de la naissance et de la 
re-naissance, fréquent sous sa plume, est ici très présent, bien 
que les mots n’y figurent pas : il s’agit de se laisser ré-enfan-
ter par Marie, figure de l’Église-Mère, pour devenir avec 
elle mère du Seigneur, engendrer avec elle le Christ dans 
le monde aujourd’hui. Engendrement par le baptême, mais 
aussi par le lent travail de conversion auquel chaque baptisé 
est appelé à consentir. Avec saint Paul s’adressant tendre-
ment aux Galates, avec Marie, toute l’Église peut redire  : 
« Mes enfants, vous que j’enfante à nouveau dans la douleur 
jusqu’à ce que le Christ soit formé en vous6… »

Claire Néreau, osb 
Abbaye de Pradines

5. Jn 3, 4
6. Gal 4, 19

366	 Claire Néreau



- cela, pour les visites quotidiennes  ; « Lui qui te couronne 
de miséricorde et de compassion » (Ps 102, 3-4) - cela, pour 
la glorification future. 

Mais afin de voir plus clairement les raisons que nous 
avons d’aimer Dieu, regardons de quelle manière s’opèrent 
la rédemption, la visitation, la glorification. Examinons ce 
que le Seigneur lui-même dit dans l’évangile : « Dieu a tant 
aimé le monde qu’il a donné son Fils unique » (Jn 3, 16). De 
même qu’il n’y a rien de plus élevé que Dieu, rien de plus 
grand, rien de plus riche, rien de plus parfait, de même 
aucun amour n’est comparable au sien. L’Écriture ne met 
pas sous le vocable « monde » les montagnes et les vallées 
d’ici-bas, mais elle appelle « monde » les humains qui « sont 
dans le monde » (Jn 17, 11), parce que c’est pour eux que ce 
monde fut créé. Dieu donc a aimé les humains. Lesquels  ? 
Écoute l’apôtre Paul : « Alors que nous étions des ennemis, 
nous avons été réconciliés à Dieu » (Rm 5, 10). Et   « Alors 
que nous étions encore sans force, il a aimé des impies  » 
(Rm 5, 6). Ainsi donc il a aimé des ennemis, des gens sans 
force, des impies. Mais ce n’est pas tout. Écoutons à quel 
point il a aimé : « Dieu a tant aimé le monde qu’il a donné 
son Fils unique » (Jn 3, 16). En vue de quoi l’a-t-il donné ? En 
vue de nous racheter, en vue de nous visiter, en vue de nous 
glorifier. Par conséquent, frères très chers, considérons à quel 
point Dieu nous aime, lui qui a supporté tant de choses pour 
nous lors de son premier avènement, qui prend un tel soin 
de nous lors de ses visites quotidiennes, qui réserve tant de 
biens à nous donner lors de son troisième avènement  ; et, 
par cette considération, entretenons en nous l’amour afin de 
parvenir plus sûrement à sa gloire.

Aelred de Rievaulx,  
Sermon 80 pour l’Avent, éd. Pain de Cîteaux.

368	 Textes


