
LIMINAIRE 

« Le Seigneur vient (2)1  » 

« Voici le temps du long désir »… Ce moment de l’année 
liturgique est bien la parabole de l’existence humaine, un 
appel toujours nouveau à rejoindre le désir de Dieu, à laisser 
ce désir devenir le nôtre : « Il a tant désiré notre visage, qu’il 
vient à notre image. »

GRÉGOIRE LE GRAND ET L’INVENTION DE L’AVENT LITURGIQUE  
Dominique Bertrand 
Présentation par l’auteur

L’examen des grands recueils de la liturgie romaine, 
le Léonien du VIIe siècle et le Grégorien du IXe, permet de 
fonder sur l’autorité de Léon le Grand l’instauration du 
cycle de Noël et sur Grégoire le Grand celle de l’Avent. Mais 
ces innovations ne peuvent être réduites à de simples actes 
administratifs, fussent-ils liturgiques. Elles sont fondées en 
doctrine et en pensée, bref en théologie, sur des prédica-
tions, «  Traités  » sur la Nativité du premier, «  Homélies  » 
sur l’Avent   du second. Avec Noël, le fond théologique est 
l’Hodie, l’« aujourd’hui » de tout ce qui relève de la foi dans le 
Christ. Avec l’Avent, c’est le sens premier de l’Adventus qu'il 

1. Cf Liturgie 123



faut retrouver et non point le sens affaibli qui prévaut de nos 
jours  : l’attente, la préparation d’un événement. L’Adventus 
est la présence surprise d’une personne capitale. Jam Caesar 
advenerat, « déjà César s’était soudain rendu présent.  » La 
force intime de l’«  aujourd’hui  » liturgique de Léon est la 
personne même du Verbe, hodie. La force liturgique du 
« déjà soudain présent » est la personne divine du Christ qui 
renouvelle tout par sa présence toujours nouvelle, adventus. 
Et Grégoire lui-même trouve cette présence toujours nouvelle 
à la fois dans son sens très sûr du mot latin et dans l’emploi 
qu’en a fait Irénée contre les faux spirituels du gnosticisme. Il 
y a là un apport très sûr et de haute portée, pour notre façon 
de vivre l’Avent  : non pas Jésus que nous attendons, mais 
Jésus lui-même qui nous donne de l’attendre.

Compte tenu de cet enjeu théologique de l’innova-
tion liturgique, Grégoire en continuité créative avec Léon a 
travaillé avec un soin extraordinaire ses quarante homélies 
sur l’Évangile. Celles-ci, dont le nombre de quarante est 
signifiant, recouvrent toute l’histoire du salut, de son attente 
à sa réalisation. Elles s’ouvrent par sept homélies (sept, un 
autre chiffre signifiant  !) sur l’Adventus. Cet Adventus est 
un en la personne capitale qui s’y rend présente, le Christ, 
mais double dès l’abord en la réalisation de la présence de 
la Personne  : comme Irénée l’avait déjà souligné, Grégoire 
expose la réalisation de la présence d’abord dans la pauvreté 
de la chair, pour conduire à la réalisation de la « présence sur 
les nuées » dans le Jugement. Les sept homélies sur l’Avent 
introduisent à la fois à toute la dynamique de l’Évangile et 
à la première réalisation dans la justice du Fils de Dieu - Fils 
de l’homme rejeté par les hommes. À partir de l’homélie XXI, 
avec le livre II, qui célèbre la Résurrection, se prépare un 
troisième Adventus, celui de l’Esprit qui prend tout son 
espace avec l’homélie XXX, sur la Pentecôte. C’est l’Adventus 
de Dieu, Père, Fils, Esprit, dans la quotidienneté de l’Église 
jusqu’au bout de l’histoire. 

294	 Marie-Pierre Faure



Ainsi le succès initial de l’Avent est-il directement 
théologique. Ainsi, aujourd’hui encore, dans l’Hodie, l’Adven-
tus assure-t-il son service d’ouverture à la présence toujours 
inouïe du Sauveur de notre humanité.

LES ANTIENNES « O », GRANDES ANTIENNES DE L’AVENT2

Maurice Gilbert 
Présentation par l’auteur

Aux vêpres de la Liturgie des Heures, les antiennes « O »  
accompagnent le Magnificat du 17 au 23 décembre. Elles 
datent de l’époque de Grégoire le Grand, vers l’an 600. Leurs 
premières lettres, en partant de la dernière, forment un 
acrostiche : ERO CRAS, « Je serai [là] demain », allusion au 
jour de Noël. 

Les quatre premières antiennes suivent un ordre. Tout 
d’abord, l’œuvre de la Sagesse dans la création. Puis, l’exode 
sous la conduite de Moïse. Ensuite, le prophétisme, Is 11,10 ; 
Is 52,15  ; Ha 2,3b, annonçant le Messie, son mystère pascal 
inclus. Enfin, encore avec les prophètes, Is 22,22  ; 42,7, 
l’action du Messie Sauveur. 

Des trois dernières antiennes, la cinquième, au soir du 
solstice d’hiver, reprend trois titres messianiques venant 
de l’Ancien Testament, dont le premier revient en Lc 1,78, 
tandis que la demande suit Lc 1,79. La sixième débute par 
deux titres du Messie, tirés de Jr 10,7  ; Ag 2,6 (Vg), et la 
suite renvoie à Ep 2,14.20, soulignant l’unité dans le Christ 
des Juifs et des païens, car tout humain vient du limon 
selon Gn 2,7. La veille de Noël, la dernière antienne chante 
l’Emmanuel, Is 7,14  ; Mt 1, 23, et l’invocation s’inspire de 
Gn 49,10, dans une perspective universelle. 

2. Note de la rédaction. Cf Lit. 131,   « Les O de l’Avent, hier et aujourd’hui », 
(Sœur E. Reynaud)  ; «  Les antiennes O : traduction isorytmique adaptée du 
latin », (M.-P. Faure) ; Lit. 151, « La dimension eschatologique des antiennes O »,  
(MP Somville). 

	 Liminaire	 295



- POUR NOUS LES HOMMES ET POUR NOTRE SALUT
- IL A PRIS CHAIR DE LA VIERGE MARIE
François Cassingena-Trévedy 
Présentation par l’auteur

Ces deux catéchèses font partie d’un cycle de catéchèses 
mensuelles entreprises à partir de 2014 au bénéfice d’un 
cercle de laïcs qui fréquentent l’Abbaye Saint-Martin de 
Ligugé. Chaque article du Credo donne lieu à une investi-
gation profonde : la foi prend tout son temps pour se redire 
aujourd’hui.

« PETITE VIERGE FIANCÉE »  
MÉDITATION SUR UNE HYMNE DE PATRICE DE LA TOUR DU PIN
Claire Néreau 
Présentation par Marie-Pierre Faure

Avec beaucoup de finesse et de profondeur, sœur Claire 
Néreau nous fait découvrir cette hymne de Patrice de La 
Tour du Pin, une des plus belles hymnes mariales contem-
poraines… que ni « Prière du temps présent », ni le recueil 
«  Hymnes nouvelles  » n’ont proposée pour la prière des 
heures !

L’A. rappelle sa place dans l’œuvre du poète et souligne 
les acteurs mis en jeu  : la Vierge, la Trinité… et nous. Ces 
acteurs nous les retrouvons dans chaque fête mariale.

L’article attire notre attention sur le mystère d’abais-
sement dont la Vierge est le lieu, et sur son ancrage dans 
le temps : il s’agit d’ une « Pâque du temps » dans laquelle 
nous sommes saisis et qui est pour nous un appel à renaître. 
Patrice de La Tour du Pin nous invite discrètement à nous 
laisser ré-enfanter par Marie, figure de l’Église Mère, pour 
devenir avec elle mère du Seigneur et engendrer avec elle le 
Christ dans le monde. 

J’exprime ici un souhait : que les communautés intègrent 
cette hymne merveilleuse à leur répertoire ou, à défaut de la 
chanter, qu’elle la proclame…

296	 Marie-Pierre Faure



TEXTES

ECHOS

• Marcher vers Compostelle (Mai 2016)

André Haquin évoque quelques aspects du pèlerinage 
à Saint-Jacques de Compostelle qu’il a accompagné du 17 au 
25 mai 2016 pour un groupe d’une trentaine de personnes : 
l’expérience du pèlerinage pédestre, l’arrivée à Saint-Jacques 
et les démarches pèlerines, la réflexion avec les participants, 
la découverte des multiples motivations qui animent les 
« marcheurs », etc. 

Découvrir le pèlerinage médiéval de Compostelle et 
son rayonnement permet de retrouver des valeurs souvent 
oubliées aujourd’hui. De même, il n’est pas inutile de 
rappeler la place du pèlerinage dans la Bible et dans la vie 
du chrétien : invitation à la conversion et à la liberté évangé-
lique, et redécouverte de la vie terrestre comme marche vers 
le Royaume des cieux.

RECENSIONS

TABLES 2016

« Toi qui adviens dans notre nuit,
toi qui éclaires l’âme obscure,
tous les âges resplendiront de ton Jour.
En ce temps-ci nous t’appelons : 
Viens, Seigneur, notre lumière,
viens et demeure en nous3 ! »

Marie-Pierre Faure, ocso

3. CFC Tropaire inspiré de saint Bernard.

	 Liminaire	 297

Rectifications  : nos lecteurs voudront bien excuser les erreurs de la 
couverture de Liturgie 174 . Page 1 de la couverture, le titre du n° est 
« Alliance (2) » ; p. 4 dans le sommaire, l’auteur de l’article « Le mariage 
chrétien… » est « André Haquin ».


