
« TU M’AS RÉPONDU » 
JÉSUS PRIE LE PSAUME 22 (21)1

Qui n’a été ému par le cri déchirant de Jésus sur la croix : 
«  Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m’as-tu abandonné  ?  » 
(Mt  27,46  ; Mc  15,3)  ? Ce sont les premiers mots du 
psaume 22 (21). On sait moins que, selon l’auteur de l’épître 
aux Hébreux (He 2,12), il a aussi repris les premiers mots de 
l’action de grâces qui achève le même psaume (Ps 22,23-32) : 
« Le sanctificateur et les sanctifiés ont tous une même origine : 
aussi ne rougit-il pas (Jésus) de les appeler frères et de dire : 
J’annoncerai ton nom à mes frères au milieu de l’assemblée, et 
je te louerai  ». L’auteur de l’épître met ainsi sur les lèvres 
de Jésus les termes mêmes du Ps 22,23. Dans les deux cas, 
Jésus s’adresse à son Père. Comment rendre compte de ces 
adresses à Dieu si contrastées ? Il faut ici relever que ce début 
d’action de grâces est immédiatement précédé dans le texte 
hébreu du psaume par l’étonnant  : «  Tu m’as répondu  ». 
C’est sur cette base que Jésus peut prier les deux sections 
du psaume : entre la plainte déchirante et l’action de grâces 
exultante, Dieu a parlé, Dieu a répondu. Mais comment  ? 
C’est l’objet même de notre réflexion. Une telle position du 
problème implique que l’on analyse d’abord la composition 
du psaume originel.

1. Dans la suite de l’article, nous suivons la numérotation des psaumes telle 
qu’elle se trouve dans les Bibles et non celle de la traduction liturgique.



I. La composition du psaume 22 

Le psaume se compose de deux sections  : un appel 
suppliant (v. 2-22) et une action de grâces (v. 23-32). Entre les 
deux, le contraste est fortement accusé  : d’un côté l’expres-
sion d’une détresse, de caractère individuel, à la limite 
du désespoir, de l’autre celle d’une louange exultante qui 
s’ouvre sur un élargissement universel (v. 28-32). 

D’emblée, le premier verset souligne avec force la 
détresse du présent  : «  Mon Dieu, mon Dieu pourquoi 
m’as-tu abandonné ? » Dieu est loin, Dieu se tait, c’est la nuit, 
et ce silence divin engendre trouble et confusion (v. 2-3). Le 
psalmiste tente de franchir cette distance. C’est tout le sens 
de cette prière et de ses diverses composantes : exposé de la 
détresse (v. 2-3.7-9.13-22) ; argumentation invoquant l’inter-
vention divine du salut d’Israël dans le passé (v.  4-6) et 
l’engagement de Dieu lors de la naissance même de l’orant 
(v. 10-11)2. L’imploration ne vient qu’en fin de la séquence, 
au verset  12, où dans un style particulièrement rapide, 
la demande équivaut à un S.O.S. La seconde imploration 
(v.  20-22) reprend en partie les mots du verset  12, mais 
en plus développé (trois versets au lieu d’un)  ; par cette 
imploration, le psalmiste qui peinait à retrouver le contact 
avec Dieu, semble davantage en mesure de dire à celui-ci  
sa confiance retrouvée. Il s’est donc passé quelque chose 
dans cette première section. La prière est un événement !

Au verset 23, l’action de grâces débute par un vœu de 
louange  : «  Je vais (je veux) redire ton Nom à mes frères » 
repris au verset  26s. Le psalmiste s’adresse à Dieu. Ces 

2. 2 Le verset 11 est particulièrement évocateur : « À toi je fus confié dès ma nais-
sance », littéralement : « Dès la sortie du sein, je fus remis à toi ». Cette formulation 
fait probablement allusion à un rite précis : l’enfant sorti du sein était remis au père 
qui en le prenant sur ses genoux le reconnaissait solennellement et juridiquement 
comme son propre fils (Voir Gn 30,3s ; surtout 48,12 ; Jb 3,12). En utilisant ce lan-
gage, le psalmiste se reconnaissait comme fils de Dieu, ce qu’il explicite au stique 
suivant : «  Dès le ventre de ma mère, mon Dieu, c’est toi ». Dans sa détresse, il en 
appelle à la paternité de Dieu.

	 Jésus prie le psaume 22	 9 



deux versets encadrent un hymne bref mais de forme 
classique (v. 23-24) : invitatoire suivi des motifs de louange 
où le psalmiste interpelle la communauté. Les versets 28-32, 
où le locuteur semble ne s’adresser explicitement ni à Dieu ni 
à la communauté, paraissent un complément, une promesse 
qui étend à la terre entière les bénéfices de l’expérience de 
l’orant3.

Si accentué que soit ce contraste entre ces deux sections, 
il ne s’agit en aucune façon de deux psaumes originellement 
indépendants et postérieurement rapprochés. L’unité repose 
sur l’expérience du psalmiste, qui est passé de la détresse à 
la délivrance. Sa prière est un évènement où il s‘est passé 
quelque chose ; la seconde partie renverse en quelque sorte 
la situation que reflète la première. La supplication instante 
des versets  2-22 témoigne «  d’un monde cassé  » où «  l’on 
ne se parle plus » : Dieu se tait (v. 2-3) ; le psalmiste peine à 
interpeller Dieu (v. 2-22) et les ennemis lancent au priant des 
paroles agressives et blessantes (v. 7-9 ; 13-22).

À l’opposé, les premiers mots de l’action de grâces (v. 23) 
donnent la tonalité de cette section : « Je vais redire ton Nom 
à mes frères… ». Le psalmiste parle à Dieu, le « Toi » agressif 
fait place au «  Toi  » admiratif (v.  23) qui débouche  sur un 
« Lui » exultant (v. 24-25). La communication entre les deux 
partenaires essentiels est rétablie. De même, les relations 
humaines marquées, dans la première partie, par le mépris et 
l’hostilité font place à des relations harmonieuses. Le « eux » 
hostile de la supplication se mue en un « vous » empressé et 
joyeux ; les ennemis deviennent des frères. Bref, on se parle 
dans la paix, l’harmonie et l’allégresse 4. 

Mais comment rendre compte de ce renversement si 
soudain ? C’est que Dieu a parlé et il a parlé le premier. Entre 

3. Voir une analyse plus détaillée dans B. Renaud, « Le Ps 22 : structure et relec-
ture » dans la Vie de la Parole. Mélanges P. Grelot, Desclée, Paris, 1987, pp. 155-164.
4. Voir développement en  B. Renaud, o. c. , p. 161-164.

10	 Bernard Renaud



	 Jésus prie le psaume 22	 11 

les deux sections du psaume s’insère le « Tu m’as répondu » 
du priant (fin du v.  22)5  : Celui qui, au départ semblait si 
insensible aux appels de détresse a soudainement entendu, 
et quand Dieu parle, sa parole est active, créatrice. Comment 
est intervenue cette réponse divine  ? Sous la forme d’un 
oracle cultuel, comme d’aucuns le supposent  ? Ou plutôt, 
grâce à une transformation intérieure de l’orant, fruit de sa 
prière ? L’essentiel est que Dieu, de fait, a parlé et de manière 
favorable. Dans le Ps 60 (59),7 la réponse divine est présen-
tée comme la source du salut  : « Que tes bien-aimés soient 
libérés, sauve-les par ta droite  ; réponds-nous  ». La parole 
joue un rôle clé dans la dynamique du psaume. Qu’en est-il 
de la prière de Jésus ?

II. Le cri de Jésus sur la Croix

Selon les deux évangiles de Matthieu et de Marc, Jésus 
ne prononce que les premiers mots : «  Mon Dieu, mon Dieu 
pourquoi m’as-tu abandonné  ?  ». Il reste que cette parole 
atteste une tension très forte entre les deux éléments de 
la proposition, entre le «  tu m’as abandonné  » et le «  mon 
Dieu, mon Dieu  ».  D’autant que Jésus ne dit pas  : «  est-ce 
que tu m’as abandonné  ?  », mais «  Tu m’as abandonné  », 
constat douloureux, fait avéré d’où jaillit le «  Pourquoi ? ». 
La tradition chrétienne s’est heurtée à cette déclaration et 
elle a tenté d’y répondre de deux manières : soit en retirant 
à Jésus la paternité de cette formulation et en l’imputant aux 
évangélistes qui l’auraient mis sur les lèvres de Jésus ; soit en 
tentant de l’interpréter de façon à atténuer, voire à suppri-
mer le scandale qu’elle induit. Reprenons en détail ces deux 
perspectives.

5. Avec la plupart des commentateurs et la traduction liturgique, nous retenons 
la leçon du texte hébreu ; le texte grec de la Septante porte « ma bassesse ». Outre 
les arguments de l’analyse textuelle, le « tu ne réponds pas » du verset 2 s’inscrit 
parfaitement en correspondance avec le « Tu m’as répondu » à l’intérieur du jeu 
d’opposition relevé entre les deux sections de la prière.



L’authenticité de cette parole

Le psaume 22, psaume de la Passion

La question de l’authenticité du cri de Jésus se pose 
du fait que les auteurs des récits de la Passion ont perçu le 
psaume  22 comme une prophétie de la souffrance et de la 
mort de Jésus. Avec insistance, ils ne cessent de mettre en 
correspondance les nombreux détails du récit de l’épreuve, à 
l’intérieur de cette supplication, avec ceux de la Crucifixion ; 
pour simplifier, disons qu’ils ont en partie composé leur 
histoire en s’inspirant du psaume  22. Contentons-nous ici 
d’en faire un simple relevé dans l’épisode de la crucifixion6 : 
le partage des vêtements (Mt  27,35  ; Ps  22,19), la dérision 
(Mt 27,39 ; Ps 22,8) ; les insultes (Mt 27,43 ; Ps 22,9 ; les cris 
du Crucifié (Mt 27,46.50 ; Ps 22,3.25…) : « Tu m’as abandon-
né » (Mt 27,46 ; Ps 22,2). On peut ajouter que le « mon Dieu » 
pourrait renvoyer au Ps  22,11  : «  Depuis le ventre de ma 
mère, mon Dieu, c’est toi 7». 

Il est clair que les évangélistes avaient conscience du 
caractère prophétique de ce psaume et qu’ils s’en sont 
largement inspirés pour composer les récits de la Passion. 
Un certain nombre de critiques en déduisent que les respon-
sables de ces récits ont mis ce verset 2 sur les lèvres de Jésus. 
En fait, les nombreuses correspondances du Psaume avec les 
récits de la Passion ne mettent pas nécessairement en cause 
l’authenticité de ces détails, d’autant que cette parole de 
Jésus présente certains traits particuliers qui laissent penser 
que Jésus les a sans doute véritablement vécus. 

6. On trouvera un relevé exhaustif dans J.-L. Vesco, Le Psautier de Jésus. Les 
citations des psaumes dans le Nouveau Testament, Editions du Cerf, Paris, 2012, pp. 
331-336.

7. Pour le sens et la portée de ces versets 10 et 11, voir la note 2. 
 

12	 Bernard Renaud



	 Jésus prie le psaume 22	 13 

Jésus a-t-il prononcé cette parole du psaume ?

Tout d’abord, le psaume est cité en araméen, la langue 
maternelle de Jésus, alors que dans la synagogue, il était 
chanté dans la langue liturgique, l’hébreu. Au creux de la 
terrible épreuve vécue par Jésus, on comprend qu’il se soit 
exprimé dans sa langue originelle. Il est du reste possible que 
les témoins de la crucifixion aient voulu par-là communiquer 
quelque chose de l’émotion ressentie en entendant ce cri. Cet 
usage de l’araméen aurait donc valeur de témoignage vivant.

Ensuite, une telle parole ne pouvait manquer de heurter 
les premiers chrétiens. Une hymne très ancienne, pré-pauli-
nienne (Ph 2,6-11), proclamait que « Jésus-Christ s’était fait 
obéissant jusqu’à la mort et la mort de la Croix ». La prière 
de Jésus paraît heurter de front cette conviction. Si malgré le 
scandale qu’elle pouvait provoquer, les premiers chrétiens 
l’ont malgré tout transmise, c’est qu’elle s’imposait à eux 
comme un fait avéré. À cet égard, on relèvera que, bien des 
années plus tard, cette prière faisait encore difficulté, puisque 
Luc lui substitue une autre parole de psaume plus conforme 
à la théologie traditionnelle : « En tes mains, Père, je remets 
mon esprit » (Ps 31,6 ; cf. Lc 23,46). À l’opposé, Matthieu et 
Marc semblent moins préoccupés de préserver les contresens 
possibles que de témoigner de la détresse de Jésus.

En troisième lieu, on relèvera la méprise des specta-
teurs, qui croient entendre le nom d’Elie, alors que Jésus 
dit en araméen  : «  Eli, Eli  » c’est-à-dire «  mon Dieu, mon 
Dieu » (Mt 27,47-49 ; Mc 15,34-35). Si le cri n’est pas authen-
tique, on voit mal pourquoi la communauté primitive aurait 
inventé une telle méprise. Au contraire, celle-ci s’explique 
naturellement si Jésus a prononcé ces paroles empruntées au 
psaume 22.

Enfin cette interpellation du Père par Jésus s’inscrit tout 
à fait dans le prolongement de l’agonie morale commencée à 



Gethsémani et qui trouve ici son expression extrême8. Mais 
alors, si Jésus a vraiment prononcé cette parole troublante, 
la question du sens se fait plus pressante. Comment a-t-il pu 
s’adresser ainsi à son Père ?

L’interprétation de ce cri de Jésus

La question n’est pas nouvelle  et au cours des siècles 
l’Église a tenté d’y répondre de différentes façons.

Jésus prie au nom de l’humanité souffrante qu’il représente 
devant le Père 

Le Ressuscité n’avait-il pas déclaré : « Il faut que s’accom-
plisse tout ce qui a été écrit de moi dans la Loi de Moïse, les 
Prophètes et les Psaumes » (Lc 24,44) ? À travers cette reprise 
du psaume 22, il porte ainsi à son point d’intensité maximale 
la supplication séculaire de cette humanité souffrante. Parce 
qu’elle est devenue celle du Fils de Dieu, elle pourra enfin 
obtenir une réponse de Dieu en la Résurrection même de 
Jésus. C’est le sens du « pour nous » dans le Credo de Nicée - 
Constantinople : « Pour nous les hommes et pour notre salut, 
il descendit du ciel… Crucifié pour nous sous Ponce Pilate, il 
souffrit sa Passion… ». Cette interprétation garde donc toute 
sa valeur.

Pourtant, si valable qu’elle soit au plan théologique, 
cette interprétation ne prend pas suffisamment en compte 
l’expérience humaine de Jésus. Si Jésus dit qu’il souffre, 
c’est qu’il souffre réellement ; s’il se dit « abandonné », c’est 
qu’il se perçoit ainsi comme tel. La recherche  exégétique 
et théologique contemporaine a mis en lumière la réalité 
concrète de l’incarnation de Jésus. Pour atténuer le caractère 

8. Telle est aussi la conclusion d’un commentateur autorisé, José Antonio 
Pagola, Jésus. Approche historique, « Lire la Bible », Les Editions du Cerf, Paris, 2012, 
p. 420 : « Les paroles prononcées en araméen, la langue maternelle de Jésus, lancées 
au milieu de la solitude et de l’abandon total, sont d’une vérité saisissante ».

14	 Bernard Renaud



	 Jésus prie le psaume 22	 15 

apparemment choquant de cette prière, on a eu recours à une 
solution exégétique.

Jésus aurait récité ce psaume jusqu’au bout

Ce psaume s’achève sur une action de grâces triomphale. 
Le fait est incontestable9. Toutefois, J. Guillet fait justement 
remarquer  : «  Ce serait mal comprendre l’évangéliste que 
d’interpréter sa citation comme suggérant que Jésus en croix 
récitait le psaume 22 jusqu’au bout. Imagine-t-on un crucifié 
à l’agonie récitant un morceau de cette longueur ? Surtout, il 
ne s’agit pas pour l’évangéliste de reproduire une récitation, 
mais d’évoquer, si l’on ose dire, le mouvement suprême de 
ce cœur qui va cesser de battre »10. 

De façon plus précise, J.-N. Aletti11 relève l’absence 
de toute formule d’accomplissement dans le récit de la 
Crucifixion en Mc 15,33ss, à la différence par exemple de 
Jn  19,28, ce qui laisse au drame «  sa force et sa densité  ». 
Autrement dit, cette absence en Marc souligne le caractère 
évènementiel et sa puissance émotionnelle. C. Focant12 note 
que sur ce point, Matthieu a suivi Marc. Or d’ordinaire, cet 
évangéliste fait de l’accomplissement des Ecritures un des 
axes majeurs de son évangile où l’on ne relève pas moins 
de dix citations explicites de l’Ancien Testament13. Il semble 
donc que Matthieu veuille, lui aussi, mettre en relief le 
caractère événementiel de ce cri de Jésus et souligner ainsi 
sa déréliction. Vue sous cet angle, l’hypothèse selon laquelle 
Jésus aurait prié jusqu’au bout le psaume  22 apparaît 

9. Voir supra, p.1-2 la brève analyse du psaume.	
10. J. Guillet, La foi de Jésus-Christ, coll. « Jésus et Jésus-Christ », Desclée, Paris, 

1980, p. 92.
11. J.-N. Aletti, « Mort de Jésus et théorie du récit », RSR 73 (1985), p. 147-160, 

spéc. p. 159.
12. C. Focant, «  L’ultime prière du Pourquoi. Relecture du Ps  22 (21) dans 

le récit de la Passion de Marc  », dans Lectures et relectures de la Bible, Festschrift 
P.M. Bogaert, University Press, Leuven, 1999, p. 287- 305, spéc. p. 303ss.
13. Voir la liste en M. Quesnel, Jésus-Christ selon Saint Matthieu. Synthèse théolo-

gique, coll. « Jésus et Jésus-Christ, 47, Desclée, Paris, 1991, p. 116



improbable. J-N. Aletti l’exprime sans ambages : « Si… après 
le cri de Jésus, le narrateur avait ajouté qu’ainsi s’accomplis-
sait le psaume 22, il aurait tout simplement fait de Jésus un 
écolier soucieux de bien copier sa page d’écriture et le cri 
aurait perdu toute vérité ».

Tout est dit sur cette interprétation qui paraît bien une 
échappatoire ; l’évangile ne cite que cette phrase de Jésus, et 
celle-ci s’accorde bien avec le drame du Calvaire. D’ailleurs, 
les évangiles ont d’abord valeur de témoignage et se veulent 
œuvres de croyants.

Jésus s’est-il alors perçu comme abandonné de Dieu ?

La question est troublante et redoutable. Elle est 
pourtant inévitable si l‘on en croit les grands théologiens 
modernes  : H. U. von Balthasar, K. Rahner, J. Moingt14. La 
réponse esquissée dans cet article ne peut évidemment pas 
être exhaustive, puisqu’on ne peut entrer dans la conscience 
de Jésus. Du moins s’efforce-t-elle de prendre en compte les 
données évangéliques, tout en sachant qu’elle bute nécessai-
rement sur le mystère. Nous sommes au seuil de l’indicible.

Une expérience limite
L’Epître aux Hébreux le déclare clairement  :  «  Nous 

n’avons pas un grand Prêtre incapable de compatir à 
nos faiblesses, mais un grand Prêtre éprouvé en toutes 
choses à notre ressemblance, excepté le péché  » (He  4,15). 
Le cri de Jésus à la Croix montre clairement qu’il a vécu 
cette expérience humaine jusqu’à l’extrême, une expérience 
inimaginable s’il n’y avait l’attestation des récits évangé-
liques (Mt 27,46 et par.). On relèvera que Marc et Matthieu 
citent le texte en araméen avant d’en donner une traduction 

14. On trouvera des extraits des ouvrages de ces théologiens dans le Cahier 
Evangile 121.Supplément, « Mon Dieu, pourquoi m’as-tu abandonné ? Psaume 22, 
2002, p. 107-111. Voir aussi J. Guillet, o. c. pp. 92-94 et 157-163.

16	 Bernard Renaud



	 Jésus prie le psaume 22	 17 

grecque  : «  Le fait de citer d’abord le verset en araméen 
produit sur le lecteur une impression particulière : il y a là un 
‘effet de réel’15 ». Comme le note P. Ricœur, « Jésus mourant 
revêt sa souffrance dans les mots mêmes du psaume qu’il 
habite ainsi de l’intérieur  ». Nos mots à nous sont impuis-
sants et inadéquats pour rendre compte de cette expérience 
limite. Tentons cependant une approche, si inadéquate 
soit-elle, en partant de ce que les mystiques appellent «  la 
nuit de la foi ».

Après le comportement si résolu de Jésus à la Cène où 
en toute sérénité il offre courageusement sa vie, le récit de 
l’agonie laisse déjà deviner une sorte d’effondrement, au 
point que, «  pris d’angoisse, sa sueur devint comme des 
gouttes de sang qui tombaient à terre » (Lc 22,44). Même s’il 
se relève courageusement pour s’engager dans sa Passion 
(Mc  14,34  ; Mt  26,46), son cri à la Croix s’inscrit dans le 
droit fil de ce trouble de l‘agonie. Il semble donc qu’il faille 
admettre dans la conscience de Jésus comme une sorte 
d’obscurcissement, ce que les mystiques appellent «  la nuit 
de la foi ». Dans sa conscience d’homme, la lumière fait place 
aux ténèbres que symbolisent au mieux les ténèbres qui 
s’abattent au Calvaire, voire sur la terre entière (Mt 27,45), et 
qui accompagnent ce cri de Jésus.

Avec finesse, C. Focant16 relève que Marc reprend à 
l’envers les citations du psaume  22  : d’abord le verset  19, 
puis les versets 7-9, enfin le verset 2. Il conclut : « Marc barre 
la route à une interprétation trop rapide de la crucifixion à 
la lumière de la fin du Psaume » comme nous l’avons déjà 
relevé. Surtout, cette citation à l‘envers s’explique pour des 
raisons narratives. « En effet, l’ordre normal de la prière est 
l’appel suivi de la description de la situation, alors que dans 

15. M. Berder, « Le psaume 22 dans les deux Testaments », Cahier Evangile 121. 
Supplément, p. 5-20 qui relève que « dans l’évangile, c’est le seul cas où ce procédé 
porte sur un énoncé aussi long ». (p. 16). L’évangéliste met ainsi en relief cette cita-
tion « hors norme ».

16. C. Focant, o. c. p. 303. Voir aussi J.-N. Aletti, o. c. , p. 150.



le récit, la description doit précéder et déclencher en quelque 
sorte le cri vers Dieu ». Cette inversion des citations vise à 
produire une progression dans ce que Jésus peut ressen-
tir et à souligner l’effet de tragique : en 14,24 le partage des 
vêtements (Ps 22,19), puis en Mc 14,28 les moqueries et les 
railleries méprisantes (Ps 22, 7-9), enfin en Mc 14,34ss le cri 
de détresse (Ps  22,2). Ainsi, au terme, Jésus exprime son 
ressenti, l’abandon par « son Dieu », même si ce cri s’inscrit 
dans un mouvement de prière, comme l’exprime le double 
« mon Dieu » du début du verset. Il reste que cette supplica-
tion demeure sa dernière parole, juste avant le cri inarticulé 
qui accompagne son dernier souffle (Mc 14,37). Et, comme 
le relève C. Focant, « le lecteur se demande où est Dieu et si 
c’est bien ainsi que finit l’aventure de celui en qui il a appris 
au fil du récit à reconnaître le Fils de Dieu »17.

Qu’est-ce qui a provoqué ce désarroi extrême ? La peur 
de la mort ? Peut-être. Plus sûrement la prise de conscience 
de l’échec de sa mission, la conversion d’Israël. Mais le plus 
douloureux est ce sentiment d’avoir été abandonné par 
son Père lui-même. Car, cette mort semble mettre en cause 
l’image d’un Dieu que lui-même, Jésus, a passé sa vie à 
prêcher. « Un Dieu qui abandonne le juste et le méprisé ne 
peut pas être le Dieu que Jésus a annoncé comme celui qui se 
fait proche du pauvre, du petit, de l’opprimé. En abandon-
nant Jésus, Dieu ‘s’abandonne’, il ne se montre pas le Dieu 
pour qui le Fils a témoigné et vécu18 ».

17. C. Focant, o. c. p. 303. Matthieu, lui aussi, inverse l’ordre des citations du 
Psaume, avec quelques nuances. Il s’inscrit lui aussi dans une dynamique narrative. 
Voir A. Wenin, « Le Ps 22 et le récit matthéen de la mort et de la résurrection de 
Jésus », dans De Jésus à Jésus-Christ, vol I, Le Jésus de l’histoire, coll. « Jésus et Jésus-
Christ », Paris, Mame – Desclée, 2010, p. 69-74.
18. M. Gourgues, Cahier Evangile 25, Les psaumes et Jésus, Jésus et les psaumes, 

p. 54. J. Guillet, o. c. , écrit p. 92 : « Derrière ce drame que nous pouvons entrevoir, 
il y a celui que nous sommes incapables d’imaginer, l’abandon intérieur, la détresse 
de celui qui, à travers la haine de ses adversaires, la faiblesse des siens, la cruauté 
des bourreaux…, voit s’abattre sur lui le péché des hommes, le visage de l’humanité 
livrée au péché. Jésus à cette heure n’est plus que terreur et détresse, il ne peut plus 
que crier : Pourquoi m’as-tu abandonné ? ».

18	 Bernard Renaud



	 Jésus prie le psaume 22	 19 

Un acte de foi
Tout n’est pas dit pour autant. Le cri de Jésus ne se limite 

pas à exprimer un sentiment d’abandon, car il est précédé de 
l’invocation instante (elle est redoublée) : « mon Dieu, mon 
Dieu ». Comprenons  : même si tu parais m’abandonner, je 
te redis  envers et contre tout : « Tu es mon Dieu ». Le cri de 
Jésus ne se perd pas dans la nuit de la déréliction ; il s’adresse 
à quelqu’un, il s’adresse à Dieu, mieux, il s’adresse à son 
Dieu. La tension entre ce sentiment d’abandon et l’attente de 
la foi traverse déjà l’expérience du psalmiste. Le « Mon Dieu, 
mon Dieu », premiers mots du psaume, laisse déjà percevoir 
la tonalité confiante du psalmiste dans la suite du dévelop-
pement, tonalité qui s’exprime notamment dans l’implora-
tion des versets 12 et versets 20-22. Jésus se glisse dans cette 
espérance qui sous-tend le psaume envers et contre tout. De 
même, les premiers mots du psaume repris par Jésus laissent 
deviner cette confiance en Dieu, au cœur même de l’aban-
don. Ils témoignent de la foi de Jésus.  Dans l’expression « la 
nuit de la foi », il y a le mot « foi »19.

En même temps, la prière de Jésus est originale parce 
que son expérience est originale, à savoir celle d’avoir Dieu 
pour Père au sens propre du terme. Dans ses prières, même 
à l’agonie (Mt 26,30.44) il dit « Père » ou « mon Père ». Si, sur 
la Croix, il dit « mon Dieu » c’est parce qu’il cite le psaume, 
mais ce Dieu c’est «  son Père  ». Dans ce «  mon Dieu  », il 
faut donc mettre toute l’affection qu’il lui porte, mais aussi 
l’engagement à accomplir la mission que le Père lui a confiée. 
Jésus peut s’approprier les versets  10 et 11 du psaume  22, 
tels que nous les avons interprétés20. Mais il ne s’agit plus 
seulement de reconnaissance juridique  : à l’Annonciation, 
donc dès sa conception, Dieu le reconnaît comme son Fils  : 

19. Voir le livre de J. Guillet, « La foi de Jésus », cité plus haut. Malgré la détermi-
nation dont Jésus fait preuve tout au long de son chemin de Croix, sa détresse, mais 
formulée dans l’espérance, semble s’être poursuivie jusqu’à la Crucifixion.
20. Voir la note 2, p.1.



« Ce qui naîtra de toi, dit l’ange à Marie, sera saint et il sera 
appelé Fils de Dieu » (Lc 1,35s). Au baptême, le Père confir-
mera : « Tu es mon fils, moi, aujourd’hui, je t’ai engendré » 
(Lc 3,23) ; à la Croix, la prière de Jésus s’inscrit à l’intérieur 
de cette relation unique.

L’évangéliste Luc, a omis cette citation du Ps 22,2 ; il a 
probablement jugé que ses lecteurs pouvaient mal interpré-
ter ce cri de détresse. Mais il l’a remplacé, et c’est significa-
tif, par la citation d’un autre psaume : « En tes mains, Père, je 
remets ma vie » (Ps 31,6 cf. Lc 23,46). Comme en Mt 27,46-51, 
c’est la dernière parole de Jésus, puisque l’évangéliste ajoute 
immédiatement : « et sur ces mots, il expira ». Luc explicite 
en quelque sorte le « mon Dieu, mon Dieu » du psaume 22 et 
souligne la confiance totale que Jésus voue à son Père : envers 
et contre tout, Dieu reste son Père. J. Guillet l’a parfaitement 
formulé : « Seul, le Fils peut tenir au Père assez étroitement 
pour porter jusqu’au bout l’abandon total »21. Cette confiance 
totale est explicite en Luc, mais elle est déjà de fait contenue 
dans le « mon Dieu, mon Dieu » repris en Matthieu.

Dans cette revue, il est obvie de citer saint Bernard22  : 
«  Oserons-nous dire que le Fils fut jamais sans le Père  ? 
Personne ne l’oserait, s’il ne l’avait dit le premier  : ’Mon 
Dieu, mon Dieu, pourquoi m’as-tu abandonné  ?’. Il y eut 
là une sorte d’abandon : dans cette extrémité, nulle marque 
de puissance, aucune manifestation de la Majesté… Nous 
connaissons donc le Christ naissant, reposant dans le Père, 
trônant avec le Père… et, pour ainsi dire, mourant en l’absence 
du Père » (3e sermon sur Isaïe). Et le P. Arminjon de commen-
ter : « ‘Pour ainsi dire’, écrit saint Bernard. Comment, pour 
qui a pénétré si avant dans le cœur du Christ, associer plus 
intimement ces deux états, de soi contradictoires, d’absolue 
déréliction et de totale union ? ».

21. J. Guillet, o. c. , p. 93.
22. Cité par B. Arminjon, Sur la lyre à dix cordes. À l’écoute des Psaumes, coll. 

« Christus », Desclée de Brouwer, Paris, 1990, p. 467s.

20	 Bernard Renaud



	 Jésus prie le psaume 22	 21 

III. L’action de grâces du Christ Ressuscité

Sur la Croix, Jésus adresse à Dieu, son Père, une prière 
qui est à la fois cri de détresse et abandon confiant entre ses 
mains. Mais il est mort en prononçant cette supplication ; les 
évangiles synoptiques s’accordent sur ce point (Mt 27,46-50 ; 
Mc  15, 34-37  ; cf. Lc  23,46). Cette prière serait-elle donc 
restée sans réponse  ? En mettant sur les lèvres de Jésus le 
premier verset de l’action de grâces du psaume  22 (v.  23), 
l’auteur de l’épître aux Hébreux (He  2,12) atteste claire-
ment du contraire 23. Le Père a répondu puisque Jésus lui 
rend grâces. D’ailleurs dans le psaume originel, il ne s’agit 
en aucune façon de deux pièces indépendantes, supplica-
tion et action de grâces, puisque, à l’articulation des deux 
sections (Ps  22,2-22 et Ps  22,23-32), le psalmiste déclare à 
Dieu «  Tu m’as répondu  ». C’est cette réponse qui a fait 
basculer le psalmiste de la demande à l’action de grâces. Il en 
va de même pour Jésus. Mais alors la question s’impose : où, 
quand, comment, le Père a-t-il répondu à son Fils ?

La réponse du Père
Jésus est donc mort sur la Croix en exprimant sa détresse 

et en lançant à Dieu un ultime appel. S’il peut rendre grâces, 
c’est donc « qu’il a été sauvé de la mort » (He 5,7). Ainsi le 
même auteur qui a mis sur les lèvres de Jésus l’action de 
grâces du Ps  22,23, évoque à la fois la prière de Jésus à la 

23. Il est vrai que, à la différence du Ps 22,2, les Evangiles n’attestent nulle part 
que Jésus a repris à son compte cette action de grâces (Ps  22,23-32), pas même 
dans les apparitions du Christ Ressuscité. Mais on sait que, sous l’inspiration de 
l’Esprit-Saint, qui est l’Esprit de Jésus (cf. Jn 20,22), la communauté apostolique a 
pu pénétrer au cœur même de son mystère. N’a- t- il pas déclaré, dans le discours 
après la Cène : « Lorsque viendra l’Esprit de vérité, il vous fera accéder à la vérité 
tout entière… Il me glorifiera… » (Jn 16,12-15 ; voir encore Jn 14,16-26 ; 15,26s). Cette 
communauté qui s’exprime par l’intermédiaire de l’auteur de l’épître aux Hébreux, 
qui médite et approfondit les paroles de Jésus sous l’action de l’Esprit-Saint, n’ex-
trapole pas indûment. Elle est autorisée à expliciter ce mystère et donc la prière de 
Jésus.



Croix et son exaucement : « C’est lui qui, au cours de sa vie 
terrestre, offrit prières et supplications à Celui qui pouvait le 
sauver de la mort, et il fut exaucé en raison de son obéissance » 
(He 5,7-8), cette obéissance qu’il avait proclamé à l’agonie et 
en reprenant au Calvaire le Ps 22,2.

Ce faisant, Jésus prend place dans la longue cohorte des 
psalmistes qui ont instamment prié Dieu de les délivrer de 
la mort. Dans le psaume 22, tout à la fin de la supplication 
(v. 21), le psalmiste implorait : « Sauve-moi de l’épée », c’est 
le même verbe qu’emploie He 5,7 pour parler de la demande 
de Jésus. À titre d’exemple, retenons ici le Ps 88 où le priant 
dit qu’il se voit comme happé par le ‘sheol’, prolongement 
de la tombe, désignation du « monde d’en bas », « monde 
où les défunts mènent une vie exténuée et sans espoir, un 
monde où toute communication avec celui des vivants 
est rendue impossible, en particulier avec le Dieu vivant 
(Ps 88,11-13.15). Le psalmiste se voit au bord de la tombe  : 
«   je frôle les enfers » (v. 4), puis comme « reclus parmi les 
morts  » (v.  6) et même au tréfonds du sheol  : «  Tu m’as 
déposé dans les profondeurs de la fosse » (v. 7). Toutefois, 
un tel langage ne doit pas faire illusion ; le psalmiste n’envi-
sage pas un au-delà de la mort ; il supplie d’être délivré d’un 
danger mortel, avant la mort même24.

Il n’en va pas de même de Jésus qui, certes, se glisse 
dans la prière du psaume 22, mais en fait éclater les limites. 
Les psalmistes demandaient à Dieu de les sauver de la mort 
avant la mort. Jésus lui demande d’être sauvé de la mort 
elle-même, comprenons de ressusciter. Si, dans sa prière 
d’action de grâces (He  2,12), il reprend implicitement à 
son compte le « Tu m’as répondu » de Ps 22,22, il veut dire 

24. On sait que la révélation d’un monde des vivants par-delà la mort n’est 
apparue que tardivement, sans doute aux IIe et au Ie siècle. Le psautier reflète l’an-
tique représentation, même si, ici ou là, telle ou telle expression laisse furtivement 
pressentir un dépassement et une ouverture vers un monde des vivants par-delà la 
mort. Ainsi, le Ps 73,22s : « Tu (toi Dieu) m’as saisi la main droite, tu me conduis 
selon tes vues, tu me prendras ensuite avec Gloire ».

22	 Bernard Renaud



	 Jésus prie le psaume 22	 23 

« Tu m’as ressuscité ». C’est là une nouveauté radicale qui 
dépasse infiniment l’expérience des psalmistes. 

Si, en proclamant « Tu m’as répondu » Jésus veut dire 
au Père « Tu m’as ressuscité », c’est que pour lui, la résurrec-
tion n’est pas simplement une expérience corporelle, elle est 
Parole de Dieu à lui adressée. Pour Dieu, parler c’est agir et, 
inversement, agir c’est parler. Ainsi en Gn 1, Dieu crée par sa 
Parole et cette création est parole, en l’occurrence, révélation 
de sa bonté et de sa beauté : « Et Dieu vit que cela était bon, 
était beau » (Gn 1,31)25. Par-delà le silence du Calvaire et de 
la mort, Jésus a renoué avec le Dieu qui se taisait. Celui qui 
gardait un silence éprouvant a enfin parlé et quelle parole ! 
Une Parole créatrice de vie. La fidélité de Jésus dans la nuit 
de la foi a trouvé sa récompense : Dieu a parlé. On comprend 
que de ses lèvres jaillisse une action de grâces exultante.

L’action de grâces du Fils 

Le vœu de louange (v. 23)

Jésus fait sien cet engagement du psalmiste, nous 
apprend l’épître aux Hébreux (He  2,12). Son objet  ? La 
célébration du Dieu qui a répondu. Il va « louer », c’est-à-dire 
«  raconter  » cette expérience unique, inouïe, radicalement 
nouvelle qu’il vient de vivre. À ce propos, il emploie une 
expression énigmatique « Il va raconter le Nom de Dieu »26. 
Comment peut-on, d’un Nom faire l’objet d’un récit ? Dans 
nos langues, on prononce un nom, on ne le raconte pas.  

25. En hébreu, tôb signifie à la fois « bon » et « beau ».
26. C’est la teneur du texte hébreu. Le texte grec de la Septante, il est vrai, suivi 

par celui de He  2,12, porte «  annoncer  ». Sans doute, l’expression «  raconter le 
Nom » faisait-elle déjà difficulté aux traducteurs grecs qui lui ont substitué « annon-
cer ». Cette interprétation est adoptée par la BJ et la TOB ; la traduction liturgique 
porte « proclamer », mais un des derniers commentaires du psautier, celui de J.-L. 
Vesco, traduit : « Je veux conter ton Nom à mes frères ».



Dans la Bible, cette formule est prégnante et elle implique 
toute une théologie du Nom.

Celui-ci est incontestablement une parole, mais, dans le 
cas du nom divin, il est non seulement « une » parole mais il 
est « la » Parole. H.-J. Kraus27 explique que le Nom de Dieu 
est la Parole originelle, comme un concentré de toutes les 
paroles divines dont il est la source. Bien plus, il équivaut à 
une personnification de Dieu auquel, de fait, il se substitue. 
Ainsi Dieu s’identifie-t-il à son Nom, au point que le Nom 
c’est Dieu lui-même. Dans la foi Yahviste, on ne voit pas 
Dieu (interdit des images), mais on « l’entend ». Le Nom est 
au cœur de la Parole, de « cette voix qui retentit du milieu du 
feu » (Dt 4,12.15.33.36) et l’école deutéronomiste développe 
une théologie originale de l’habitation de Dieu au Temple 
(Dt 12,5.11 : 1 R 8,16.29)28.

Présence de  Dieu, le Nom divin est aussi histoire. En 
effet, il renvoie implicitement à la révélation du Nom divin 
à Moïse (Ex 3,13-15). Cet épisode donne à la fois le Nom  : 
YHWH, et son interprétation «  Je suis/Je serai  ». Il faut 
comprendre : « Je suis là aujourd’hui et je serai là demain ». 
Le contexte permet de comprendre « je suis là pour sauver ». 
Il signifie donc présence, compagnonnage, fidélité, salut  ; il 
est aussi « mystère »29. Ainsi le Nom divin est source de cette 
histoire qui se veut chemin de salut. « Invoquer le Nom de 
Dieu  », peut donc signifier aussi déployer les actions qu’il 
met en œuvre, c’est-à-dire les « raconter ». On relèvera que 
dans l’action de grâces du psaume 22, le verset 25 contient un 
récit, bref il est vrai, mais condensé, où le psalmiste raconte 
le salut dont il a bénéficié, un salut où l’acteur est le Seigneur 
lui-même.

27. H.-J. Kraus, Theologie der Psalmen, Neukirchen-Vluyn, 1979, P. 38s.
28. Voir B. Renaud, « Proche est ton Nom ».De la révélation à l’invocation du nom de 

Dieu, « Lire la Bible » 149, Paris, Les Editions du Cerf, 2007, en particulier p. 15-19.
29. Sur ce texte capital, voir B. Renaud, o. c. , p. 23-41.

24	 Bernard Renaud



	 Jésus prie le psaume 22	 25 

Raconter un salut implique la présence d’un destina-
taire. En l’occurrence, celui-ci est nommé au verset 23 : « Je 
raconterai ton Nom à mes frères ». Une telle caractérisation 
des partenaires du psalmiste atteste un renversement radical 
de situation par rapport à la première partie du Psaume 
(v. 2-22). Les deux parties du psaume mettent en scène trois 
personnages : le psalmiste, Dieu et les autres. Les versets 2-22 
reflètent un monde cassé où l’on ne se parle plus : Dieu se tait, 
le psalmiste crie dans la nuit mais sans obtenir de réponse, 
les autres sont des ennemis qui déchargent sur le priant 
toute leur hargne et leur violence. Entre ces partenaires 
s’élève comme un mur et l’on peut ainsi tenter de schéma-
tiser la division  : Dieu / le psalmiste / les ennemis. Mais 
avec la réponse divine (dernier mot du verset 22 : « tu m’as 
répondu »), tout est radicalement transformé. Cette réponse 
ouvre un « monde où l’on se parle » : Dieu au psalmiste (« Tu 
m’as répondu ») ; le psalmiste à Dieu (l’action de grâces) ; le 
psalmiste aux ennemis que désormais il appelle « ses frères ». 
Le tout forme une assemblée fraternelle. D’un monde cassé, 
on est passé à un monde réconcilié.

Dans l’interprétation christologique du psaume 22, cette 
réconciliation est survenue avec «  la réponse  » qu’est la 
résurrection de Jésus. Lors de la prière sacerdotale de Jn 17, 
Jésus invoque cinq fois Dieu en l’appelant « Père » (v. 1.5.21), 
« Père Saint » (v. 11), « Père juste » (v. 25) et résume sa mission 
en déclarant  : «   J’ai manifesté ton Nom aux hommes…  ». 
Sans doute, cette prière s’élève-t-elle avant la Passion mais 
on sait que Jean raconte la vie de Jésus à la lumière de la 
résurrection. Il est significatif que cette prière sacerdotale 
commence avec l’évocation de la Gloire : « Père, l’heure est 
venue, glorifie ton Fils, afin que ton Fils te glorifie…  ». Et 
après la résurrection, le Ressuscité envoie Marie de Magdala  
transmettre à la communauté apostolique : «  Va trouver mes 
frères et dis-leur que je monte vers mon Père qui est votre 
Père, vers mon Dieu qui est votre Dieu ». C’est la première 
fois dans l’évangile de Jean, donc après la résurrection, que 



Jésus appelle les disciples « ses frères » et c’est pour fonder 
une communauté fraternelle dont Dieu, lui-même est le 
« Père ».

La célébration de la louange (v. 24-26)

De la promesse (v. 23), Jésus passe à l’acte. Il se tourne 
alors vers «  ses frères  » et entonne une hymne d’action de 
grâces (v.  24-25). L’auteur de He  2,12, il est vrai, ne cite 
que le verset  23  ; mais cette hymne accomplit la promesse 
du verset  23 et lui est donc intimement liée. D’autre part, 
le verset 23 fait inclusion avec le verset 26 qui, comme lui, 
s’adresse à Dieu, tandis que les versets  24-25 interpellent 
la communauté. Ces deux versets encadrent donc l’hymne 
des versets  24-25. L’ensemble des versets  23-26 est donc 
fortement structuré et les versets 24-26 apparaissent comme 
l’accomplissement de l’engagement de Jésus au verset 23.

Dans l’invitatoire de l’hymne (v.  24), le Ressuscité 
interpelle « ceux qui, craignent le Seigneur », comprenons : 
les adorateurs de Dieu, en l’occurrence la communauté des 
« frères ». La double adresse « vous tous » suggère que cette 
communauté de frères ne comporte pas de marginaux. À 
cet auditoire émerveillé, Jésus, au verset  25, «  raconte  » en 
quelques mots l’expérience qu’il vient de vivre, d’abord sous 
une forme négative  : son Père ne l’a pas «  rejeté  » (v.  25b) 
quand il était sous le coup de l’épreuve ; la scène du Calvaire 
aurait pu laisser croire que Dieu l’avait abandonné, Jésus 
proteste du contraire : s’il s’est retrouvé seul à la Croix, s’il 
a été comme « celui devant qui on se voile la face » (Is 53,3), 
Dieu a posé sur lui un regard de compassion aimante. La 
preuve en est qu’il l’a finalement « écouté quand il criait vers 
lui » (v. 25c). La traduction grecque de la Septante lie encore 
plus étroitement les deux aspects du témoignage : « Il (Dieu) 
n’a pas détourné son visage loin de moi, et lorsque j’ai crié, 
il m’a écouté ». La prière de Jésus qui, il y a peu, retentissait 
dans la nuit de la foi, a fini par rejoindre Celui qui est venu à 
sa rencontre, dans l’acte même de la résurrection. La Parole 

26	 Bernard Renaud



	 Jésus prie le psaume 22	 27 

du Père a rejoint Jésus, à son tour celui-ci veut en rendre 
solennellement témoignage devant la communauté «  des 
frères ».

Au verset 26, Jésus se retourne vers son Père, pour confir-
mer qu’il a accompli son vœu de louange : « à ses frères, il 
a raconté son Nom  » (voir le v.  23),   on peut maintenant 
préciser : son Nom de « Père ». Et dans l’avenir, il continue-
ra à témoigner (le verbe «  accomplir  » est au futur). Mais 
cette louange prend sa source dans le Père lui-même : « De 
toi vient ma louange dans la grande assemblée ». Car c’est 
l’acte même de la Résurrection qui a fait naître la louange de 
Jésus et, à sa suite, de la communauté tout entière, car si Jésus 
témoigne «  devant la grande assemblée  », c’est aussi pour 
l’entraîner dans son mouvement d’action de grâces.

Une louange universelle (v. 27-32)

Soudain, les frontières de cette communauté frater-
nelle éclatent30. Jusque-là, le psalmiste, Jésus, s’adressait à 
l’assemblée d’Israël (voir au verset 24, « race de Jacob, race 
d’Israël ») ; maintenant, l’horizon de la prière s’étend à « la 
terre entière » (v. 28)31.

Il est significatif que  «  le pauvre  » devienne «  les 
pauvres  » (v.  27). L’expérience de Jésus s’étend à tous les 
miséreux  : ils vont à leur tour louer le Seigneur, ceux qui, 
dans la nuit, «  ont cherché le Seigneur  ». Et la perspective 
est triomphale : dans le monde entier, « on se souviendra », 
de quoi ? Sinon de l’expérience de Jésus passé de la détresse 
extrême vécue dans la nuit de la foi, à la joie du salut où s’est 

30. Le texte de cette finale est en partie incertain. Nous suivons ici les options de 
la traduction liturgique.

31. Il est probable que les versets  27-32 représentent un complément. En effet, 
on ne retrouve pas ici la structure ternaire : Dieu / le psalmiste / les autres, carac-
téristique des versets 2-26  ; c’est plutôt comme une vision d’avenir de dimension 
universaliste qui fait éclater les limites raciales des versets 23-27. Mais Jésus a connu 
et prié le psaume dans sa teneur actuelle. On peut tenter, ici, une approche de la 
manière dont il les priait.



dévoilé le vrai visage de Dieu, celui de Père. Cette contem-
plation conduira à l’adoration du roi de l’univers et à la 
célébration de son Règne.

Émerveillé, chaque membre de ce peuple élargi aux 
dimensions du monde participera au banquet des pauvres 
(v.  27a). Il s’engage à transmettre cette mémoire vivante à 
sa descendance, dans la suite des générations (v.  31s). À 
ce peuple sans cesse renouvelé, on proclamera «  la justice 
de Dieu  », c’est-à-dire son œuvre de salut. Oui, on en est 
sûr : « car il agira », il continuera à sauver. Tel est le dernier 
mot du psaume qui résonne comme un son de trompette 
triomphal.

Bernard Renaud 
Angers

28	 Bernard Renaud


