« TU M’AS REPONDU »
JESUS PRIE LE PSAUME 22 (21)!

Qui n’a été ému par le cri déchirant de Jésus sur la croix :
« Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m’as-tu abandonné ? »
(Mt 27,46 ; Mc 15,3) ? Ce sont les premiers mots du
psaume 22 (21). On sait moins que, selon I'auteur de 1'épitre
aux Hébreux (He 2,12), il a aussi repris les premiers mots de
I'action de graces qui achéve le méme psaume (Ps 22,23-32) :
« Le sanctificateur et les sanctifiés ont tous une méme origine :
aussi ne rougit-il pas (Jésus) de les appeler freres et de dire :
J'annoncerai ton nom a mes fréres au milieu de I’assemblée, et
je te louerai ». L’auteur de 1'épitre met ainsi sur les levres
de Jésus les termes mémes du Ps 22,23. Dans les deux cas,
Jésus s’adresse a son Pere. Comment rendre compte de ces
adresses a Dieu si contrastées ? Il faut ici relever que ce début
d’action de graces est immédiatement précédé dans le texte
hébreu du psaume par 1'étonnant : « Tu m’as répondu ».
C’est sur cette base que Jésus peut prier les deux sections
du psaume : entre la plainte déchirante et I’action de graces
exultante, Dieu a parlé, Dieu a répondu. Mais comment ?
C’est I'objet méme de notre réflexion. Une telle position du
probléme implique que 1'on analyse d’abord la composition
du psaume originel.

1. Dans la suite de I'article, nous suivons la numérotation des psaumes telle
qu’elle se trouve dans les Bibles et non celle de la traduction liturgique.



Jésus prie le psaume 22 9

I. La composition du psaume 22

Le psaume se compose de deux sections : un appel
suppliant (v. 2-22) et une action de graces (v. 23-32). Entre les
deux, le contraste est fortement accusé : d'un c6té I'expres-
sion d'une détresse, de caractére individuel, a la limite
du désespoir, de l'autre celle d'une louange exultante qui
s’ouvre sur un élargissement universel (v. 28-32).

D’emblée, le premier verset souligne avec force la
détresse du présent : « Mon Dieu, mon Dieu pourquoi
m’as-tu abandonné ? » Dieu est loin, Dieu se tait, ¢’est la nuit,
et ce silence divin engendre trouble et confusion (v. 2-3). Le
psalmiste tente de franchir cette distance. C’est tout le sens
de cette priere et de ses diverses composantes : exposé de la
détresse (v. 2-3.7-9.13-22) ; argumentation invoquant l'inter-
vention divine du salut d’Israél dans le passé (v. 4-6) et
I'engagement de Dieu lors de la naissance méme de l'orant
(v. 10-11)% L’imploration ne vient qu’en fin de la séquence,
au verset 12, ou dans un style particulierement rapide,
la demande équivaut a un S.0.S. La seconde imploration
(v. 20-22) reprend en partie les mots du verset 12, mais
en plus développé (trois versets au lieu d’un) ; par cette
imploration, le psalmiste qui peinait a retrouver le contact
avec Dieu, semble davantage en mesure de dire a celui-ci
sa confiance retrouvée. Il s’est donc passé quelque chose
dans cette premiere section. La priere est un événement !

Au verset 23, l'action de graces débute par un veeu de
louange : « Je vais (je veux) redire ton Nom a mes freres »
repris au verset 26s. Le psalmiste s’adresse a Dieu. Ces

2.2 Le verset 11 est particuliérement évocateur : « A toi je fus confié des ma nais-
sance », littéralement : « Des la sortie du sein, je fus remis a toi ». Cette formulation
fait probablement allusion a un rite précis : I'enfant sorti du sein était remis au pere
qui en le prenant sur ses genoux le reconnaissait solennellement et juridiquement
comme son propre fils (Voir Gn 30,3s ; surtout 48,12 ; Jb 3,12). En utilisant ce lan-
gage, le psalmiste se reconnaissait comme fils de Dieu, ce qu’il explicite au stique
suivant : « Des le ventre de ma mere, mon Dieu, c’est toi ». Dans sa détresse, il en
appelle a la paternité de Dieu.



10 Bernard Renaud

deux versets encadrent un hymne bref mais de forme
classique (v. 23-24) : invitatoire suivi des motifs de louange
ou le psalmiste interpelle la communauté. Les versets 28-32,
ot le locuteur semble ne s’adresser explicitement ni a Dieu ni
a la communauté, paraissent un complément, une promesse
qui étend a la terre entiére les bénéfices de I'expérience de
I’orant?.

Si accentué que soit ce contraste entre ces deux sections,
il ne s’agit en aucune fagon de deux psaumes originellement
indépendants et postérieurement rapprochés. L'unité repose
sur l'expérience du psalmiste, qui est passé de la détresse a
la délivrance. Sa priére est un évenement ou il s’est passé
quelque chose ; la seconde partie renverse en quelque sorte
la situation que reflete la premiére. La supplication instante
des versets 2-22 témoigne « d'un monde cassé » ot « 'on
ne se parle plus » : Dieu se tait (v. 2-3) ; le psalmiste peine a
interpeller Dieu (v. 2-22) et les ennemis lancent au priant des
paroles agressives et blessantes (v. 7-9 ; 13-22).

A Topposé, les premiers mots de I’action de graces (v. 23)
donnent la tonalité de cette section : « Je vais redire ton Nom
a mes freres... ». Le psalmiste parle a Dieu, le « Toi » agressif
fait place au « Toi » admiratif (v. 23) qui débouche sur un
« Lui » exultant (v. 24-25). La communication entre les deux
partenaires essentiels est rétablie. De méme, les relations
humaines marquées, dans la premiére partie, par le mépris et
I'hostilité font place a des relations harmonieuses. Le « eux »
hostile de la supplication se mue en un « vous » empressé et
joyeux ; les ennemis deviennent des freres. Bref, on se parle
dans la paix, ’harmonie et I’allégresse*.

Mais comment rendre compte de ce renversement si
soudain ? C’est que Dieu a parlé et il a parlé le premier. Entre

3. Voir une analyse plus détaillée dans B. RENAUD, « Le Ps 22 : structure et relec-
ture » dans la Vie de la Parole. Mélanges P. GRELOT, Desclée, Paris, 1987, pp. 155-164.
4. Voir développement en B. RENAUD, o. c., p. 161-164.



Jésus prie le psaume 22 11

les deux sections du psaume s’insére le « Tu m’as répondu »
du priant (fin du v. 22)° : Celui qui, au départ semblait si
insensible aux appels de détresse a soudainement entendu,
et quand Dieu parle, sa parole est active, créatrice. Comment
est intervenue cette réponse divine ? Sous la forme d’un
oracle cultuel, comme d’aucuns le supposent ? Ou plutét,
grace a une transformation intérieure de l'orant, fruit de sa
priere ? L’essentiel est que Dieu, de fait, a parlé et de maniére
favorable. Dans le Ps 60 (59),7 la réponse divine est présen-
tée comme la source du salut : « Que tes bien-aimés soient
libérés, sauve-les par ta droite ; réponds-nous ». La parole
joue un role clé dans la dynamique du psaume. Qu’en est-il
de la priere de Jésus ?

II. Le cri de Jésus sur la Croix

Selon les deux évangiles de Matthieu et de Marc, Jésus
ne prononce que les premiers mots : « Mon Dieu, mon Dieu
pourquoi m’as-tu abandonné ? ». Il reste que cette parole
atteste une tension tres forte entre les deux éléments de
la proposition, entre le « tu m’as abandonné » et le « mon
Dieu, mon Dieu ». D’autant que Jésus ne dit pas : « est-ce
que tu m’as abandonné ? », mais « Tu m’as abandonné »,
constat douloureux, fait avéré d’ou jaillit le « Pourquoi ? ».
La tradition chrétienne s’est heurtée a cette déclaration et
elle a tenté d’y répondre de deux manieres : soit en retirant
a Jésus la paternité de cette formulation et en I'imputant aux
évanggélistes qui I’auraient mis sur les levres de Jésus ; soit en
tentant de l'interpréter de facon a atténuer, voire a suppri-
mer le scandale qu’elle induit. Reprenons en détail ces deux
perspectives.

5. Avec la plupart des commentateurs et la traduction liturgique, nous retenons
la lecon du texte hébreu ; le texte grec de la Septante porte « ma bassesse ». Outre
les arguments de l’analyse textuelle, le « tu ne réponds pas » du verset 2 s’inscrit
parfaitement en correspondance avec le « Tu m’as répondu » a l'intérieur du jeu
d’opposition relevé entre les deux sections de la priere.



12 Bernard Renaud

L’authenticité de cette parole

Le psaume 22, psaume de la Passion

La question de l'authenticité du cri de Jésus se pose
du fait que les auteurs des récits de la Passion ont percu le
psaume 22 comme une prophétie de la souffrance et de la
mort de Jésus. Avec insistance, ils ne cessent de mettre en
correspondance les nombreux détails du récit de I'épreuve, a
lI'intérieur de cette supplication, avec ceux de la Crucifixion ;
pour simplifier, disons qu’ils ont en partie composé leur
histoire en s’inspirant du psaume 22. Contentons-nous ici
d’en faire un simple relevé dans I'épisode de la crucifixion® :
le partage des vétements (Mt 27,35 ; Ps 22,19), la dérision
(Mt 27,39 ; Ps 22,8) ; les insultes (Mt 27,43 ; Ps 22,9 ; les cris
du Crucifié (Mt 27,46.50 ; Ps 22,3.25...) : « Tu m’as abandon-
né » (Mt 27,46 ; Ps 22,2). On peut ajouter que le « mon Dieu »
pourrait renvoyer au Ps 22,11 : « Depuis le ventre de ma
mere, mon Dieu, c’est toi 7».

Il est clair que les évangélistes avaient conscience du
caractere prophétique de ce psaume et qu’ils s’en sont
largement inspirés pour composer les récits de la Passion.
Un certain nombre de critiques en déduisent que les respon-
sables de ces récits ont mis ce verset 2 sur les leévres de Jésus.
En fait, les nombreuses correspondances du Psaume avec les
récits de la Passion ne mettent pas nécessairement en cause
'authenticité de ces détails, d’autant que cette parole de
Jésus présente certains traits particuliers qui laissent penser
que Jésus les a sans doute véritablement vécus.

6. On trouvera un relevé exhaustif dans J.-L. VESCO, Le Psautier de Jésus. Les
citations des psaumes dans le Nouveau Testament, Editions du Cerf, Paris, 2012, pp.
331-336.

7. Pour le sens et la portée de ces versets 10 et 11, voir la note 2.



Jésus prie le psaume 22 13

Jésus a-t-il prononcé cette parole du psaume ?

Tout d’abord, le psaume est cité en araméen, la langue
maternelle de Jésus, alors que dans la synagogue, il était
chanté dans la langue liturgique, 'hébreu. Au creux de la
terrible épreuve vécue par Jésus, on comprend qu’il se soit
exprimé dans sa langue originelle. Il est du reste possible que
les témoins de la crucifixion aient voulu par-la communiquer
quelque chose de I'émotion ressentie en entendant ce cri. Cet
usage de I'araméen aurait donc valeur de témoignage vivant.

Ensuite, une telle parole ne pouvait manquer de heurter
les premiers chrétiens. Une hymne trés ancienne, pré-pauli-
nienne (Ph 2,6-11), proclamait que « Jésus-Christ s’était fait
obéissant jusqu’a la mort et la mort de la Croix ». La priere
de Jésus parait heurter de front cette conviction. Si malgré le
scandale qu’elle pouvait provoquer, les premiers chrétiens
I'ont malgré tout transmise, c’est qu’elle s'imposait a eux
comme un fait avéré. A cet égard, on reléevera que, bien des
années plus tard, cette priere faisait encore difficulté, puisque
Luc lui substitue une autre parole de psaume plus conforme
a la théologie traditionnelle : « En tes mains, Pére, je remets
mon esprit » (Ps 31,6 ; cf. Lc 23,46). A I'opposé, Matthieu et
Marc semblent moins préoccupés de préserver les contresens
possibles que de témoigner de la détresse de Jésus.

En troisieme lieu, on relévera la méprise des specta-
teurs, qui croient entendre le nom d’Elie, alors que Jésus
dit en araméen : « Eli, Eli » c’est-a-dire « mon Dieu, mon
Dieu » (Mt 27,47-49 ; Mc 15,34-35). Si le cri nest pas authen-
tique, on voit mal pourquoi la communauté primitive aurait
inventé une telle méprise. Au contraire, celle-ci s’explique
naturellement si Jésus a prononcé ces paroles empruntées au
psaume 22.

Enfin cette interpellation du Pere par Jésus s’inscrit tout
a fait dans le prolongement de 1’agonie morale commencée a



14 Bernard Renaud

Gethsémani et qui trouve ici son expression extréme?®. Mais
alors, si Jésus a vraiment prononcé cette parole troublante,
la question du sens se fait plus pressante. Comment a-t-il pu
s’adresser ainsi a son Pere ?

L’interprétation de ce cri de Jésus

La question n’est pas nouvelle et au cours des siecles
I’Eglise a tenté d’y répondre de différentes fagons.

Jésus prie au nom de I’humanité souffrante qu'il représente
devant le Pére

Le Ressuscité n’avait-il pas déclaré : « Il faut que s’accom-
plisse tout ce qui a été écrit de moi dans la Loi de Moise, les
Prophétes et les Psaumes » (Lc 24,44) ? A travers cette reprise
du psaume 22, il porte ainsi a son point d’intensité maximale
la supplication séculaire de cette humanité souffrante. Parce
qu’elle est devenue celle du Fils de Dieu, elle pourra enfin
obtenir une réponse de Dieu en la Résurrection méme de
Jésus. C’est le sens du « pour nous » dans le Credo de Nicée -
Constantinople : « Pour nous les hommes et pour notre salut,
il descendit du ciel... Crucifié pour nous sous Ponce Pilate, il
souffrit sa Passion... ». Cette interprétation garde donc toute
sa valeur.

Pourtant, si valable qu’elle soit au plan théologique,
cette interprétation ne prend pas suffisamment en compte
I'expérience humaine de Jésus. Si Jésus dit qu’il souffre,
c’est qu'il souffre réellement ; s’il se dit « abandonné », c’est
qu’il se percoit ainsi comme tel. La recherche exégétique
et théologique contemporaine a mis en lumiere la réalité
concrete de I'incarnation de Jésus. Pour atténuer le caractere

8. Telle est aussi la conclusion d’'un commentateur autorisé, JOsE ANTONIO
PAGOLA, Jésus. Approche historique, « Lire la Bible », Les Editions du Cerf, Paris, 2012,
p- 420 : « Les paroles prononcées en araméen, la langue maternelle de Jésus, lancées
au milieu de la solitude et de I'abandon total, sont d’une vérité saisissante ».



Jésus prie le psaume 22 15

apparemment choquant de cette priére, on a eu recours a une
solution exégétique.

Jésus aurait récité ce psaume jusqu’au bout

Ce psaume s’acheve sur une action de graces triomphale.
Le fait est incontestable’. Toutefois, J. Guillet fait justement
remarquer : « Ce serait mal comprendre I'évangéliste que
d’interpréter sa citation comme suggérant que Jésus en croix
récitait le psaume 22 jusqu’au bout. Imagine-t-on un crucifié
a I’agonie récitant un morceau de cette longueur ? Surtout, il
ne s’agit pas pour I'évangéliste de reproduire une récitation,
mais d’évoquer, si 'on ose dire, le mouvement supréme de
ce cceur qui va cesser de battre »1°.

De facon plus précise, ]J.-N. Aletti!! releve l’absence
de toute formule d’accomplissement dans le récit de la
Crucifixion en Mc 15,33ss, a la différence par exemple de
Jn 19,28, ce qui laisse au drame « sa force et sa densité ».
Autrement dit, cette absence en Marc souligne le caractere
évenementiel et sa puissance émotionnelle. C. Focant!? note
que sur ce point, Matthieu a suivi Marc. Or d’ordinaire, cet
évanggéliste fait de l'accomplissement des Ecritures un des
axes majeurs de son évangile ou I'on ne releve pas moins
de dix citations explicites de 1’Ancien Testament®. Il semble
donc que Matthieu veuille, lui aussi, mettre en relief le
caractere événementiel de ce cri de Jésus et souligner ainsi
sa déréliction. Vue sous cet angle, I'hypothese selon laquelle
Jésus aurait prié jusqu’'au bout le psaume 22 apparait

9. Voir supra, p.1-2 la bréve analyse du psaume.

10. J. GUILLET, La foi de Jésus-Christ, coll. « Jésus et Jésus-Christ », Desclée, Paris,
1980, p. 92.

11. J.-N. ALETTI, « Mort de Jésus et théorie du récit », RSR 73 (1985), p. 147-160,
spéc. p. 159.

12. C. FOCANT, « L'ultime priére du Pourquoi. Relecture du Ps 22 (21) dans
le récit de la Passion de Marc », dans Lectures et relectures de la Bible, Festschrift
P.M. BOGAERT, University Press, Leuven, 1999, p. 287- 305, spéc. p. 303ss.

13. Voir la liste en M. QUESNEL, Jésus-Christ selon Saint Matthieu. Synthése théolo-
gique, coll. « Jésus et Jésus-Christ, 47, Desclée, Paris, 1991, p. 116



16 Bernard Renaud

improbable. J-N. Aletti I'exprime sans ambages : « Si... apres
le cri de Jésus, le narrateur avait ajouté qu’ainsi s’accomplis-
sait le psaume 22, il aurait tout simplement fait de Jésus un
écolier soucieux de bien copier sa page d’écriture et le cri
aurait perdu toute vérité ».

Tout est dit sur cette interprétation qui parait bien une
échappatoire ; I’évangile ne cite que cette phrase de Jésus, et
celle-ci s’accorde bien avec le drame du Calvaire. D’ailleurs,
les évangiles ont d’abord valeur de témoignage et se veulent
ceuvres de croyants.

Jésus s’est-il alors percu comme abandonné de Dieu ?

La question est troublante et redoutable. Elle est
pourtant inévitable si 'on en croit les grands théologiens
modernes : H. U. von Balthasar, K. Rahner, J. Moingt!. La
réponse esquissée dans cet article ne peut évidemment pas
étre exhaustive, puisqu’on ne peut entrer dans la conscience
de Jésus. Du moins s’efforce-t-elle de prendre en compte les
données évanggéliques, tout en sachant qu’elle bute nécessai-
rement sur le mystere. Nous sommes au seuil de I'indicible.

Une expérience limite

L’Epitre aux Hébreux le déclare clairement : « Nous
n‘avons pas un grand Prétre incapable de compatir a
nos faiblesses, mais un grand Prétre éprouvé en toutes
choses a notre ressemblance, excepté le péché » (He 4,15).
Le cri de Jésus a la Croix montre clairement qu’il a vécu
cette expérience humaine jusqu’a I'extréme, une expérience
inimaginable s’il n’y avait l'attestation des récits évangé-
liques (Mt 27,46 et par.). On relevera que Marc et Matthieu
citent le texte en araméen avant d’en donner une traduction

14. On trouvera des extraits des ouvrages de ces théologiens dans le Cahier
Evangile 121.Supplément, « Mon Dieu, pourquoi m’as-tu abandonné ? Psaume 22,
2002, p. 107-111. Voir aussi J. GUILLET, 0. c. pp. 92-94 et 157-163.



Jésus prie le psaume 22 17

grecque : « Le fait de citer d’abord le verset en araméen
produit sur le lecteur une impression particuliére : il y ala un
‘effet de réel’’® ». Comme le note P. Ricceur, « Jésus mourant
revét sa souffrance dans les mots mémes du psaume qu’il
habite ainsi de 'intérieur ». Nos mots a nous sont impuis-
sants et inadéquats pour rendre compte de cette expérience
limite. Tentons cependant une approche, si inadéquate
soit-elle, en partant de ce que les mystiques appellent « la
nuit de la foi ».

Apres le comportement si résolu de Jésus a la Céne ou
en toute sérénité il offre courageusement sa vie, le récit de
I'agonie laisse déja deviner une sorte d’effondrement, au
point que, « pris d’angoisse, sa sueur devint comme des
gouttes de sang qui tombaient a terre » (Lc 22,44). Méme s’il
se releve courageusement pour s’engager dans sa Passion
(Mc 14,34 ; Mt 26,46), son cri a la Croix s’inscrit dans le
droit fil de ce trouble de I’agonie. Il semble donc qu’il faille
admettre dans la conscience de Jésus comme une sorte
d’obscurcissement, ce que les mystiques appellent « la nuit
de la foi ». Dans sa conscience d’homme, la lumiere fait place
aux ténebres que symbolisent au mieux les ténebres qui
s’abattent au Calvaire, voire sur la terre entiere (Mt 27,45), et
qui accompagnent ce cri de Jésus.

Avec finesse, C. Focant'® releve que Marc reprend a
I'envers les citations du psaume 22 : d’abord le verset 19,
puis les versets 7-9, enfin le verset 2. Il conclut : « Marc barre
la route a une interprétation trop rapide de la crucifixion a
la lumiere de la fin du Psaume » comme nous I'avons déja
relevé. Surtout, cette citation a l’'envers s’explique pour des
raisons narratives. « En effet, 'ordre normal de la priére est
I"appel suivi de la description de la situation, alors que dans

15. M. BERDER, « Le psaume 22 dans les deux Testaments », Cahier Evangile 121.
Supplément, p. 5-20 qui releve que « dans I'évangile, c’est le seul cas ot ce procédé
porte sur un énoncé aussi long ». (p. 16). L’évangéliste met ainsi en relief cette cita-
tion « hors norme ».

16. C. FOCANT, o. c. p. 303. Voir aussi ].-N. ALETTI, o. c., p. 150.



18 Bernard Renaud

le récit, la description doit précéder et déclencher en quelque
sorte le cri vers Dieu ». Cette inversion des citations vise a
produire une progression dans ce que Jésus peut ressen-
tir et a souligner l'effet de tragique : en 14,24 le partage des
vétements (Ps 22,19), puis en Mc 14,28 les moqueries et les
railleries méprisantes (Ps 22, 7-9), enfin en Mc 14,34ss le cri
de détresse (Ps 22,2). Ainsi, au terme, Jésus exprime son
ressenti, 'abandon par « son Dieu », méme si ce cri s’inscrit
dans un mouvement de priere, comme 'exprime le double
«mon Dieu » du début du verset. Il reste que cette supplica-
tion demeure sa derniere parole, juste avant le cri inarticulé
qui accompagne son dernier souffle (Mc 14,37). Et, comme
le releve C. Focant, « le lecteur se demande ot est Dieu et si
c’est bien ainsi que finit 'aventure de celui en qui il a appris
au fil du récit a reconnaitre le Fils de Dieu »".

Qu’est-ce qui a provoqué ce désarroi extréme ? La peur
de la mort ? Peut-étre. Plus stirement la prise de conscience
de I'échec de sa mission, la conversion d’Isra€l. Mais le plus
douloureux est ce sentiment d’avoir été abandonné par
son Pere lui-méme. Car, cette mort semble mettre en cause
I'image d'un Dieu que lui-méme, Jésus, a passé sa vie a
précher. « Un Dieu qui abandonne le juste et le méprisé ne
peut pas étre le Dieu que Jésus a annoncé comme celui qui se
fait proche du pauvre, du petit, de I'opprimé. En abandon-
nant Jésus, Dieu ‘s’abandonne’, il ne se montre pas le Dieu
pour qui le Fils a témoigné et vécu'® ».

17. C. FOCANT, o. c. p. 303. Matthieu, lui aussi, inverse 'ordre des citations du
Psaume, avec quelques nuances. Il s’inscrit lui aussi dans une dynamique narrative.
Voir A. WENIN, « Le Ps 22 et le récit matthéen de la mort et de la résurrection de
Jésus », dans De Jésus a Jésus-Christ, vol 1, Le Jésus de I’histoire, coll. « Jésus et Jésus-
Christ », Paris, Mame — Desclée, 2010, p. 69-74.

18. M. GOURGUES, Cahier Evangile 25, Les psaumes et Jésus, Jésus et les psaumes,
p- 54.]. GUILLET, o. c., écrit p. 92 : « Derriére ce drame que nous pouvons entrevoir,
il y a celui que nous sommes incapables d’imaginer, 'abandon intérieur, la détresse
de celui qui, a travers la haine de ses adversaires, la faiblesse des siens, la cruauté
des bourreaux..., voit s’abattre sur lui le péché des hommes, le visage de I'humanité
livrée au péché. Jésus a cette heure n’est plus que terreur et détresse, il ne peut plus
que crier : Pourquoi m’as-tu abandonné ? ».



Jésus prie le psaume 22 19

Un acte de foi

Tout n’est pas dit pour autant. Le cri de Jésus ne se limite
pas a exprimer un sentiment d’abandon, car il est précédé de
I'invocation instante (elle est redoublée) : « mon Dieu, mon
Dieu ». Comprenons : méme si tu parais m’abandonner, je
te redis envers et contre tout : « Tu es mon Dieu ». Le cri de
Jésus ne se perd pas dans la nuit de la déréliction ; il s’adresse
a quelqu’un, il s’adresse a Dieu, mieux, il s’adresse a son
Dieu. La tension entre ce sentiment d’abandon et I’attente de
la foi traverse déja I'expérience du psalmiste. Le « Mon Dieu,
mon Dieu », premiers mots du psaume, laisse déja percevoir
la tonalité confiante du psalmiste dans la suite du dévelop-
pement, tonalité qui s’exprime notamment dans l'implora-
tion des versets 12 et versets 20-22. Jésus se glisse dans cette
espérance qui sous-tend le psaume envers et contre tout. De
méme, les premiers mots du psaume repris par Jésus laissent
deviner cette confiance en Dieu, au coeur méme de l’aban-
don. Ils témoignent de la foi de Jésus. Dans I'expression « la
nuit de la foi », il y a le mot « foi »".

En méme temps, la priere de Jésus est originale parce
que son expérience est originale, a savoir celle d’avoir Dieu
pour Pere au sens propre du terme. Dans ses prieres, méme
a I’agonie (Mt 26,30.44) il dit « Pere » ou « mon Pere ». Si, sur
la Croix, il dit « mon Dieu » c’est parce qu'il cite le psaume,
mais ce Dieu c'est « son Pére ». Dans ce « mon Dieu », il
faut donc mettre toute l'affection qu’il lui porte, mais aussi
I'engagement a accomplir la mission que le Pere lui a confiée.
Jésus peut s’approprier les versets 10 et 11 du psaume 22,
tels que nous les avons interprétés®. Mais il ne s’agit plus
seulement de reconnaissance juridique : a 1’Annonciation,
donc dés sa conception, Dieu le reconnait comme son Fils :

19. Voir le livre de J. GUILLET, « La foi de Jésus », cité plus haut. Malgré la détermi-
nation dont Jésus fait preuve tout au long de son chemin de Croix, sa détresse, mais
formulée dans I'espérance, semble s’étre poursuivie jusqu’a la Crucifixion.

20. Voir la note 2, p.1.



20 Bernard Renaud

« Ce qui naitra de toi, dit 'ange a Marie, sera saint et il sera
appelé Fils de Dieu » (Lc 1,35s). Au baptéme, le Pere confir-
mera : « Tu es mon fils, moi, aujourd’hui, je t'ai engendré »
(Lc 3,23) ; a la Croix, la priere de Jésus s’inscrit a l'intérieur
de cette relation unique.

L’évangéliste Luc, a omis cette citation du Ps 22,2 ; il a
probablement jugé que ses lecteurs pouvaient mal interpré-
ter ce cri de détresse. Mais il I’a remplacé, et c’est significa-
tif, par la citation d’un autre psaume : « En tes mains, Pere, je
remets ma vie » (Ps 31,6 cf. Lc 23,46). Comme en Mt 27,46-51,
c’est la derniére parole de Jésus, puisque I'évangéliste ajoute
immédiatement : « et sur ces mots, il expira ». Luc explicite
en quelque sorte le « mon Dieu, mon Dieu » du psaume 22 et
souligne la confiance totale que Jésus voue a son Pére : envers
et contre tout, Dieu reste son Peére. J. Guillet I'a parfaitement
formulé : « Seul, le Fils peut tenir au Pere assez étroitement
pour porter jusqu’au bout I’abandon total »?!. Cette confiance
totale est explicite en Luc, mais elle est déja de fait contenue
dans le « mon Dieu, mon Dieu » repris en Matthieu.

Dans cette revue, il est obvie de citer saint Bernard? :
« Oserons-nous dire que le Fils fut jamais sans le Pere ?
Personne ne l'oserait, s’il ne l'avait dit le premier : "Mon
Dieu, mon Dieu, pourquoi m’as-tu abandonné ?’. Il y eut
la une sorte d’abandon : dans cette extrémité, nulle marque
de puissance, aucune manifestation de la Majesté... Nous
connaissons donc le Christ naissant, reposant dans le Pere,
tronantavecle Pere... et, pour ainsi dire, mouranten1’absence
du Pere » (3¢ sermon sur Isaie). Et le P. Arminjon de commen-
ter : « ‘Pour ainsi dire’, écrit saint Bernard. Comment, pour
qui a pénétré si avant dans le coeur du Christ, associer plus
intimement ces deux états, de soi contradictoires, d’absolue
déréliction et de totale union ? ».

21.J. GUILLET, o. c., p. 93. R
22. Cité par B. ARMINJON, Sur la lyre a dix cordes. A I'écoute des Psaumes, coll.
« Christus », Desclée de Brouwer, Paris, 1990, p. 467s.



Jésus prie le psaume 22 21

III. L’action de graces du Christ Ressuscité

Sur la Croix, Jésus adresse a Dieu, son Pere, une priere
qui est a la fois cri de détresse et abandon confiant entre ses
mains. Mais il est mort en pronongant cette supplication ; les
évangiles synoptiques s’accordent sur ce point (Mt 27,46-50 ;
Mc 15, 34-37 ; cf. Lc 23,46). Cette priere serait-elle donc
restée sans réponse ? En mettant sur les levres de Jésus le
premier verset de l'action de graces du psaume 22 (v. 23),
I'auteur de l'épitre aux Hébreux (He 2,12) atteste claire-
ment du contraire?. Le Pere a répondu puisque Jésus lui
rend graces. D’ailleurs dans le psaume originel, il ne s’agit
en aucune facon de deux pieces indépendantes, supplica-
tion et action de graces, puisque, a l'articulation des deux
sections (Ps 22,2-22 et Ps 22,23-32), le psalmiste déclare a
Dieu « Tu m’as répondu ». C’est cette réponse qui a fait
basculer le psalmiste de la demande a I’action de graces. Il en
va de méme pour Jésus. Mais alors la question s'impose : ot,
quand, comment, le Pere a-t-il répondu a son Fils ?

La réponse du Pere

Jésus est donc mort sur la Croix en exprimant sa détresse
et en lancant a Dieu un ultime appel. S’il peut rendre graces,
c'est donc « qu'il a été sauvé de la mort » (He 5,7). Ainsi le
méme auteur qui a mis sur les levres de Jésus 'action de
graces du Ps 22,23, évoque a la fois la priere de Jésus a la

23. 11 est vrai que, a la différence du Ps 22,2, les Evangiles n’attestent nulle part
que Jésus a repris a son compte cette action de graces (Ps 22,23-32), pas méme
dans les apparitions du Christ Ressuscité. Mais on sait que, sous l'inspiration de
I’Esprit-Saint, qui est 'Esprit de Jésus (cf. Jn 20,22), la communauté apostolique a
pu pénétrer au cceur méme de son mystere. N'a- t- il pas déclaré, dans le discours
apres la Céne : « Lorsque viendra I'Esprit de vérité, il vous fera accéder a la vérité
tout entiere... Il me glorifiera... » (Jn 16,12-15 ; voir encore Jn 14,16-26 ; 15,26s). Cette
communauté qui s’exprime par l'intermédiaire de I’auteur de I'épitre aux Hébreux,
qui médite et approfondit les paroles de Jésus sous I'action de I'Esprit-Saint, n’ex-
trapole pas indtiment. Elle est autorisée a expliciter ce mystere et donc la priere de
Jésus.



22 Bernard Renaud

Croix et son exaucement : « C’est lui qui, au cours de sa vie
terrestre, offrit prieres et supplications a Celui qui pouvait le
sauver de la mort, et il fut exaucé en raison de son obéissance »
(He 5,7-8), cette obéissance qu’il avait proclamé a 1’agonie et
en reprenant au Calvaire le Ps 22,2.

Ce faisant, Jésus prend place dans la longue cohorte des
psalmistes qui ont instamment prié Dieu de les délivrer de
la mort. Dans le psaume 22, tout a la fin de la supplication
(v. 21), le psalmiste implorait : « Sauve-moi de I'épée », c’est
le méme verbe qu’emploie He 5,7 pour parler de la demande
de Jésus. A titre d’exemple, retenons ici le Ps 88 ot1 le priant
dit qu’il se voit comme happé par le ‘sheol’, prolongement
de la tombe, désignation du « monde d’en bas », « monde
ou les défunts menent une vie exténuée et sans espoir, un
monde ol toute communication avec celui des vivants
est rendue impossible, en particulier avec le Dieu vivant
(Ps 88,11-13.15). Le psalmiste se voit au bord de la tombe :
« je frole les enfers » (v. 4), puis comme « reclus parmi les
morts » (v. 6) et méme au tréfonds du sheol : « Tu m’as
déposé dans les profondeurs de la fosse » (v. 7). Toutefois,
un tel langage ne doit pas faire illusion ; le psalmiste n’envi-
sage pas un au-dela de la mort ; il supplie d’étre délivré d"un
danger mortel, avant la mort méme?.

Il n"'en va pas de méme de Jésus qui, certes, se glisse
dans la priere du psaume 22, mais en fait éclater les limites.
Les psalmistes demandaient a Dieu de les sauver de la mort
avant la mort. Jésus lui demande d’étre sauvé de la mort
elle-méme, comprenons de ressusciter. Si, dans sa priére
d’action de graces (He 2,12), il reprend implicitement a
son compte le « Tu m’as répondu » de Ps 22,22, il veut dire

24. On sait que la révélation d'un monde des vivants par-dela la mort n’est
apparue que tardivement, sans doute aux II* et au I¢ siecle. Le psautier reflete I’an-
tique représentation, méme si, ici ou 13, telle ou telle expression laisse furtivement
pressentir un dépassement et une ouverture vers un monde des vivants par-dela la
mort. Ainsi, le Ps 73,22s : « Tu (toi Dieu) m’as saisi la main droite, tu me conduis
selon tes vues, tu me prendras ensuite avec Gloire ».



Jésus prie le psaume 22 23

« Tu m’as ressuscité ». C’'est la une nouveauté radicale qui
dépasse infiniment I’expérience des psalmistes.

Si, en proclamant « Tu m’as répondu » Jésus veut dire
au Pere « Tu m’as ressuscité », c’est que pour lui, la résurrec-
tion n’est pas simplement une expérience corporelle, elle est
Parole de Dieu a lui adressée. Pour Dieu, parler c’est agir et,
inversement, agir c’est parler. Ainsi en Gn 1, Dieu crée par sa
Parole et cette création est parole, en I’occurrence, révélation
de sa bonté et de sa beauté : « Et Dieu vit que cela était bon,
était beau » (Gn 1,31)%. Par-dela le silence du Calvaire et de
la mort, Jésus a renoué avec le Dieu qui se taisait. Celui qui
gardait un silence éprouvant a enfin parlé et quelle parole !
Une Parole créatrice de vie. La fidélité de Jésus dans la nuit
de la foi a trouvé sa récompense : Dieu a parlé. On comprend
que de ses levres jaillisse une action de graces exultante.

L’action de graces du Fils

Le veeu de louange (v. 23)

Jésus fait sien cet engagement du psalmiste, nous
apprend 1'épitre aux Hébreux (He 2,12). Son objet ? La
célébration du Dieu qui a répondu. Il va « louer », c’est-a-dire
« raconter » cette expérience unique, inouie, radicalement
nouvelle qu'il vient de vivre. A ce propos, il emploie une
expression énigmatique « Il va raconter le Nom de Dieu »%.
Comment peut-on, d'un Nom faire I'objet d'un récit ? Dans
nos langues, on prononce un nom, on ne le raconte pas.

25. En hébreu, tob signifie & la fois « bon » et « beau ».

26. C’est la teneur du texte hébreu. Le texte grec de la Septante, il est vrai, suivi
par celui de He 2,12, porte « annoncer ». Sans doute, I'expression « raconter le
Nom » faisait-elle déja difficulté aux traducteurs grecs qui lui ont substitué « annon-
cer ». Cette interprétation est adoptée par la BJ et la TOB ; la traduction liturgique
porte « proclamer », mais un des derniers commentaires du psautier, celui de J.-L.
VESCO, traduit : « Je veux conter ton Nom a mes fréres ».



24 Bernard Renaud

Dans la Bible, cette formule est prégnante et elle implique
toute une théologie du Nom.

Celui-ci est incontestablement une parole, mais, dans le
cas du nom divin, il est non seulement « une » parole mais il
est « la » Parole. H.-]. Kraus” explique que le Nom de Dieu
est la Parole originelle, comme un concentré de toutes les
paroles divines dont il est la source. Bien plus, il équivaut a
une personnification de Dieu auquel, de fait, il se substitue.
Ainsi Dieu s’identifie-t-il a son Nom, au point que le Nom
c’est Dieu lui-méme. Dans la foi Yahviste, on ne voit pas
Dieu (interdit des images), mais on « I’entend ». Le Nom est
au coeur de la Parole, de « cette voix qui retentit du milieu du
feu » (Dt 4,12.15.33.36) et 1’école deutéronomiste développe
une théologie originale de 1'habitation de Dieu au Temple
(Dt12,5.11 : 1 R 8,16.29)%.

Présence de Dieu, le Nom divin est aussi histoire. En
effet, il renvoie implicitement a la révélation du Nom divin
a Moise (Ex 3,13-15). Cet épisode donne a la fois le Nom :
YHWH, et son interprétation « Je suis/Je serai ». Il faut
comprendre : « Je suis la aujourd’hui et je serai la demain ».
Le contexte permet de comprendre « je suis la pour sauver ».
Il signifie donc présence, compagnonnage, fidélité, salut ; il
est aussi « mystere »%. Ainsi le Nom divin est source de cette
histoire qui se veut chemin de salut. « Invoquer le Nom de
Dieu », peut donc signifier aussi déployer les actions qu’il
met en ceuvre, c’est-a-dire les « raconter ». On relévera que
dans I’action de graces du psaume 22, le verset 25 contient un
récit, bref il est vrai, mais condensé, ou le psalmiste raconte
le salut dont il a bénéficié, un salut ot1 'acteur est le Seigneur
lui-méme.

27. H.-J. Kraus, Theologie der Psalmen, Neukirchen-Viuyn, 1979, P. 38s.

28. Voir B. RENAUD, « Proche est ton Nom ».De la révélation a 'invocation du nom de
Dieu, « Lire la Bible » 149, Paris, Les Editions du Cerf, 2007, en particulier p. 15-19.

29. Sur ce texte capital, voir B. RENAUD, o. c., p. 23-41.



Jésus prie le psaume 22 25

Raconter un salut implique la présence d'un destina-
taire. En 'occurrence, celui-ci est nommé au verset 23 : « Je
raconterai ton Nom a mes freres ». Une telle caractérisation
des partenaires du psalmiste atteste un renversement radical
de situation par rapport a la premiere partie du Psaume
(v. 2-22). Les deux parties du psaume mettent en scene trois
personnages : le psalmiste, Dieu et les autres. Les versets 2-22
refletent un monde cassé ot11’on ne se parle plus : Dieu se tait,
le psalmiste crie dans la nuit mais sans obtenir de réponse,
les autres sont des ennemis qui déchargent sur le priant
toute leur hargne et leur violence. Entre ces partenaires
s’éleve comme un mur et 'on peut ainsi tenter de schéma-
tiser la division : Dieu / le psalmiste / les ennemis. Mais
avec la réponse divine (dernier mot du verset 22 : « tu m’as
répondu »), tout est radicalement transformé. Cette réponse
ouvre un « monde ol I’on se parle » : Dieu au psalmiste (« Tu
m’as répondu ») ; le psalmiste a Dieu (I’action de graces) ; le
psalmiste aux ennemis que désormais il appelle « ses freres ».
Le tout forme une assemblée fraternelle. D"un monde cassé,
on est passé a un monde réconcilié.

Dans l'interprétation christologique du psaume 22, cette
réconciliation est survenue avec « la réponse » qu’est la
résurrection de Jésus. Lors de la priere sacerdotale de Jn 17,
Jésus invoque cinq fois Dieu en I'appelant « Pere » (v. 1.5.21),
« Pere Saint » (v. 11), « Pére juste » (v. 25) et résume sa mission
en déclarant : « J'ai manifesté ton Nom aux hommes... ».
Sans doute, cette priere s’éleve-t-elle avant la Passion mais
on sait que Jean raconte la vie de Jésus a la lumiere de la
résurrection. Il est significatif que cette priere sacerdotale
commence avec "évocation de la Gloire : « Pere, '’heure est
venue, glorifie ton Fils, afin que ton Fils te glorifie... ». Et
apres la résurrection, le Ressuscité envoie Marie de Magdala
transmettre a la communauté apostolique : « Va trouver mes
fréres et dis-leur que je monte vers mon Pere qui est votre
Peére, vers mon Dieu qui est votre Dieu ». C’est la premiére
fois dans I'évangile de Jean, donc apres la résurrection, que



26 Bernard Renaud

Jésus appelle les disciples « ses freres » et c’est pour fonder
une communauté fraternelle dont Dieu, lui-méme est le
« Pere ».

La célébration de la louange (v. 24-26)

De la promesse (v. 23), Jésus passe a l'acte. Il se tourne
alors vers « ses freres » et entonne une hymne d’action de
graces (v. 24-25). L’auteur de He 2,12, il est vrai, ne cite
que le verset 23 ; mais cette hymne accomplit la promesse
du verset 23 et lui est donc intimement liée. D’autre part,
le verset 23 fait inclusion avec le verset 26 qui, comme lui,
s’adresse a Dieu, tandis que les versets 24-25 interpellent
la communauté. Ces deux versets encadrent donc I’hymne
des versets 24-25. L’ensemble des versets 23-26 est donc
fortement structuré et les versets 24-26 apparaissent comme
I’accomplissement de 'engagement de Jésus au verset 23.

Dans linvitatoire de 1’hymne (v. 24), le Ressuscité
interpelle « ceux qui, craignent le Seigneur », comprenons :
les adorateurs de Dieu, en l'occurrence la communauté des
« freres ». La double adresse « vous tous » suggere que cette
communauté de fréres ne comporte pas de marginaux. A
cet auditoire émerveillé, Jésus, au verset 25, « raconte » en
quelques mots I'expérience qu’il vient de vivre, d’abord sous
une forme négative : son Pere ne I'a pas « rejeté » (v. 25b)
quand il était sous le coup de I'épreuve ; la scene du Calvaire
aurait pu laisser croire que Dieu l'avait abandonné, Jésus
proteste du contraire : s’il s’est retrouvé seul a la Croix, s’il
a été comme « celui devant qui on se voile la face » (Is 53,3),
Dieu a posé sur lui un regard de compassion aimante. La
preuve en est qu’il I’a finalement « écouté quand il criait vers
lui » (v. 25¢). La traduction grecque de la Septante lie encore
plus étroitement les deux aspects du témoignage : « Il (Dieu)
n’a pas détourné son visage loin de moi, et lorsque j'ai crié,
il m’a écouté ». La priere de Jésus qui, il y a peu, retentissait
dans la nuit de la foi, a fini par rejoindre Celui qui est venu a
sa rencontre, dans "acte méme de la résurrection. La Parole



Jésus prie le psaume 22 27

du Pere a rejoint Jésus, a son tour celui-ci veut en rendre
solennellement témoignage devant la communauté « des
freres ».

Au verset 26, Jésus se retourne vers son Pere, pour confir-
mer qu’il a accompli son veeu de louange : « a ses freres, il
a raconté son Nom » (voir le v. 23), on peut maintenant
préciser : son Nom de « Pére ». Et dans I’avenir, il continue-
ra a témoigner (le verbe « accomplir » est au futur). Mais
cette louange prend sa source dans le Pere lui-méme : « De
toi vient ma louange dans la grande assemblée ». Car c’est
I’acte méme de la Résurrection qui a fait naftre la louange de
Jésus et, a sa suite, de la communauté tout entiere, car si Jésus
témoigne « devant la grande assemblée », c’est aussi pour
I'entrainer dans son mouvement d’action de graces.

Une louange universelle (v. 27-32)

Soudain, les frontieres de cette communauté frater-
nelle éclatent®. Jusque-la, le psalmiste, Jésus, s’adressait a
I'assemblée d’Israél (voir au verset 24, « race de Jacob, race
d’Israél ») ; maintenant, I’horizon de la priere s’étend a « la
terre entiere » (v. 28)3.

Il est significatif que « le pauvre » devienne « les
pauvres » (v. 27). L'expérience de Jésus s’étend a tous les
miséreux : ils vont a leur tour louer le Seigneur, ceux qui,
dans la nuit, « ont cherché le Seigneur ». Et la perspective
est triomphale : dans le monde entier, « on se souviendra »,
de quoi ? Sinon de l'expérience de Jésus passé de la détresse
extréme vécue dans la nuit de la foi, a la joie du salut ot1 s’est

30. Le texte de cette finale est en partie incertain. Nous suivons ici les options de
la traduction liturgique.

31. Il est probable que les versets 27-32 représentent un complément. En effet,
on ne retrouve pas ici la structure ternaire : Dieu / le psalmiste / les autres, carac-
téristique des versets 2-26 ; c’est plutot comme une vision d’avenir de dimension
universaliste qui fait éclater les limites raciales des versets 23-27. Mais Jésus a connu
et prié le psaume dans sa teneur actuelle. On peut tenter, ici, une approche de la
maniere dont il les priait.



28 Bernard Renaud

dévoilé le vrai visage de Dieu, celui de Pére. Cette contem-
plation conduira a 'adoration du roi de l'univers et a la
célébration de son Regne.

Emerveillé, chaque membre de ce peuple élargi aux
dimensions du monde participera au banquet des pauvres
(v. 27a). 1l s’engage a transmettre cette mémoire vivante a
sa descendance, dans la suite des générations (v. 31s). A
ce peuple sans cesse renouvelé, on proclamera « la justice
de Dieu », c’est-a-dire son ceuvre de salut. Oui, on en est
stir : « car il agira », il continuera a sauver. Tel est le dernier
mot du psaume qui résonne comme un son de trompette
triomphal.

Bernard Renaud
Angers



