LIMINAIRE

« Le temps favorable »

Deux hymnes débutent ce numéro : la premiere!
inaugure le mercredi des Cendres ; la seconde? cl6t les jours
saints. On remarquera dans ces hymnes, ces expressions qui
s’appellent et se completent : « Laisser Dieu parler plus que
tout », « Silence du tombeau ». Nous cheminons, au long du
Caréme, de cette parole a ce silence.

JESUS PRIE LE PSAUME 22
Bernard Renaud
Présentation par I'auteur

Du long psaume 21(22), on ne retient souvent que le
premier verset : « Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m’as-tu
abandonné ». On percoit, en effet, I'importance de ces
premiers mots, du fait que ce sont les derniers jaillis de la
bouche de Jésus sur la Croix (Mt 27,46 ; Mc 15,34), du fait
aussi que ce cri pose des problemes redoutables d’interpré-
tation. Pour cette raison, ne convient-il pas de le resituer
dans 'ensemble du psaume ? Or, ce dernier ne se réduit pas
a une émouvante supplication ; il articule étroitement deux
composantes : une imploration (v. 2-22) et une action de
graces. Le psaume ne se limite donc pas a un cri d’angoissé,
il débouche non seulement sur I"expression d’une espérance

1. « Voici le temps favorable »
2. « Silence du tombeau » ; I'auteur devait faire le commentaire de ’hymne pour
ce n° de Liturgie.



2 Marie-Pierre Faure

mais aussi et, bien plus, sur un constat : « Tu (toi, Dieu)
m’as répondu » (fin du verset 22 selon le texte hébreu). C’est
a cette lumiere qu’il convient d’interpréter les premiers
mots du psaume. Il en va de méme du cri de Jésus. Or,
précisément, He 2, 12 met sur les lévres de Jésus lui-méme le
verset 23, début de la section d’action de graces. Il apparait
ainsi que le cri de détresse est en méme temps l'expression
d’un abandon confiant entre les mains du Pére. La priere de
Jésus a donc traversé la mort pour rebondir sur les levres du
Ressuscité : « Tu (toi, Pere), tu m’as répondu », a savoir par
I'acte méme de ma résurrection. Jésus entonne des lors un
chant d’action de graces qui ne s’éteindra jamais.

LES ORAISONS DE CAREME, ECOLE DE LA PRIERE DU CEUR
Bernadette-Marie Roy
Présentation par I'auteur

Les oraisons de la liturgie de Caréme offrent un
panorama complet de la vie spirituelle. Le Missel de Paul VI
a repris plusieurs oraisons du Missel précédent, mais a aussi
ajouté plusieurs oraisons anciennes, tirées des sacramentaires
latins, trés riches de contenu spirituel et théologique. On
apprécie la valeur de cet Ordo missae qui nous donne un
acces plus étendu aux prieres forgées par la foi des Peres
de I'Eglise. Ces oraisons sont présentées ici comme recues
dans la vie quotidienne des moines et moniales. Trois angles
d’approche aident a mieux les comprendre : recourir au texte
original ; regarder les sources ; ouvrir le commentaire a la
spiritualité monastique.

Parmi ces oraisons de Caréme, quelques-unes ont été
choisies et groupées autour des themes qui en émergent : le
Christ, le Ciel, les cceurs purs, le désir et le regard, la hauteur
ineffable, plaire a Dieu, pour terminer par ces perles que
sont les oraisons bréves. Le parcours aimerait partager la joie
que donne la priere liturgique, en conduisant des oraisons a
Uesprit d’oraison. Comme auteurs spirituels, on a retenu les



Liminaire 3

Peéres de Citeaux et les Bénédictins de la Congrégation de
Solesmes, formés a 1’école de Dom Guéranger.

LES AVENTURES DU FILS PRODIGUE

DANS LA LITTERATURE CISTERCIENNE DU 12¢ SIECLE
Bernard-Joseph Samain

Présentation par I'auteur

N

Il nous est bon d’apprendre a considérer les textes
bibliques comme des ceuvres littéraires, qui a leur tour au
long des siécles ont été a la source d’autres ceuvres littéraires.
Ainsi en est-il de la fameuse parabole du fils prodigue
(Luc 15). « Depuis deux mille ans qu’elle fut contée »
(Péguy), cette parabole n’a cessé de toucher des cceurs et
de provoquer des commentaires ou réécritures diverses.
Elle s’est révélée féconde en particulier dans 1'abondante
littérature cistercienne du 12¢ siecle. Nous porterons notre
attention sur deux ceuvres littéraires issues de cette époque :
la Parabole 1 de Bernard de Clairvaux et le Sermon 2 pour
le Caréme de Guerric d’Igny. Il nous sera donné ainsi de
percevoir l'extraordinaire liberté de ces deux moines dans
leur lecture fidele de la parabole et de découvrir chez eux une
théologie de la vie spirituelle qui se déploie en s’appuyant
sur la force de I'imaginaire. L'un, Bernard, privilégie 1'itiné-
raire du retour a la maison et nous conte les aléas de la route ;
I'autre, Guerric, développe le moment d’accueil par le pere,
dont le geste d’étreinte préfigure I'union mystique a Dieu.
En cette année de la Miséricorde, il nous est bon d’entendre
ces voix qui témoignent de l'expérience spirituelle de nos
ancétres dans la vie monastique.

COMMENTAIRE DE L'HYMNE « PERE PRODIGUE »
Philippe Robert

Le « Pere prodigue » ...L’expression si heureuse et
si rare de '’hymne écrite par frere Gilles Baudry a attiré
I’attention de Philippe Robert. Comme compositeur, il a su
entendre la musique de ce texte ; comme croyant il en a percu



4 Marie-Pierre Faure

la pertinence en cette année de la Miséricorde. Il en donne ici
un commentaire qui nous aide a la découvrir et a la gofiter.

NOTE : L'IDENTITE NARRATIVE DE JESUS SELON LES EVANGILES.
André Haquin

Faisant suite a son article « La christologie en chantier *»
André Haquin rend compte ici de la réflexion du professeur
A. Gesché (Faculté de théologie, Louvain-la-Neuve). Celui-ci
présente la triple identité du Christ ou la triple dimension
de son identité : historique (ce qui a été « vu » de lui),
dogmatique (ce qui a été « cru » de lui), et narrative (ce qui
a été « écrit » ou « raconté » de lui), cette derniére reliant les
deux précédentes. On le voit, c’est la source biblique qui est
a la base de toute connaissance du Christ.

L’ «identité narrative » du Seigneur n’est-elle pas un des
chemins privilégiés d’acces a la foi pour nos contemporains ?

EN MEMOIRE DE P. PAUL HOUIX

ECHOS

* Le « Rite Zairois de la messe »
25 ans apres sa promulgation.

e Colloque de l'université catholique de Louvain
(mai 2015).

* 62¢ Semaine d’études liturgiques.
(Institut Saint Serge, juin 2015.)

RECENSIONS
Marie-Pierre Faure, ocso

3. Liturgie n° 163, p. 330-343



